

عبد الرحمن الكواكبي

# طباخ الاستبداد ومصارع الاستبداد



تحقيق وتقديم

د. محمد عمارة

دار الشروق

طباخ الامتداد  
ومسارح الامتداد

طبعه دار الشروق الأولى ٢٠٠٧  
الطبعة الثانية ٢٠٠٩

جميع الحقوق محفوظة

## © دار الشروق

شارع سببويه التصري ٨  
مدينة نصر - القاهرة - مصر  
تلفون: ٢٤٠٢٢٣٩٩  
فاكس: +(٢٠٢) ٢٤٠٣٧٥٦٧  
email: dar@shorouk.com  
www.shorouk.com

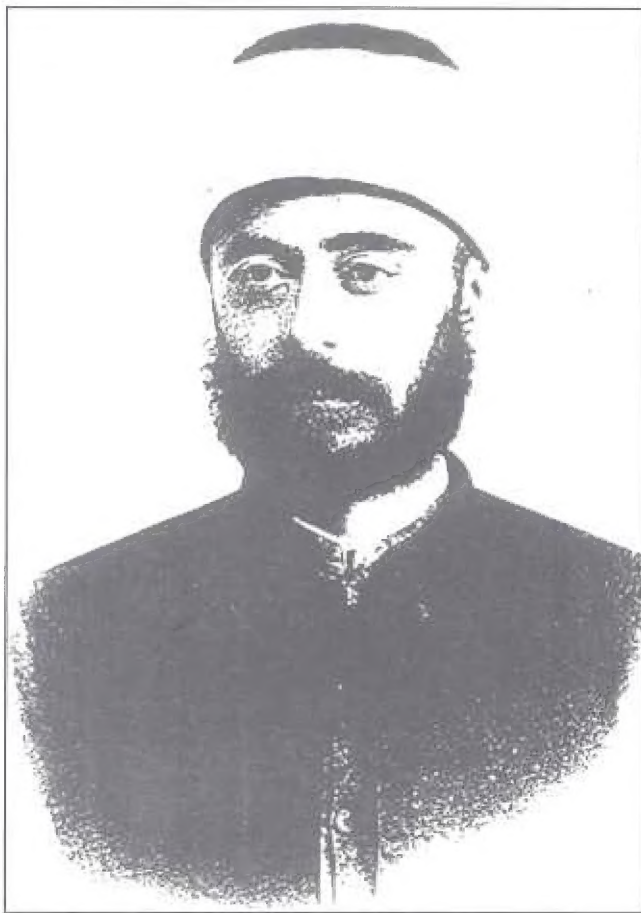
عبد الرحمن الكواكبي

طريق الاستباد  
ومساره الاستباد

تحقيق وتقديم

د. محمد عمارة

دار الشروق



عبدالرحمن الكواكبي

١٢٧٠ - ١٣٤٠ هـ

١٨٥٤ - ١٩٠٢ م

في لباس العلماء



عبدالرحمن الكواكبى

ـ ١٢٧٠ - ١٣٢٠ هـ

ـ ١٨٥٤ - ١٩٠٢ م

فى لباس عرب البدية

## المحتويات

|           |                       |
|-----------|-----------------------|
| ١٢ - ٩    | تقديم                 |
| ١٨ - ١٥   | تصدير                 |
| ٢٢ - ١٩   | مقدمة                 |
| ٢٨ - ٢٣   | ما هو الاستبداد؟      |
| ٤٣ - ٤٩   | الاستبداد والدين      |
| ٥٠ - ٤٤   | الاستبداد والعلم      |
| ٦٣ - ٥١   | الاستبداد والمجد      |
| ٧٦ - ٦٤   | الاستبداد والمال      |
| ٨٩ - ٧٧   | الاستبداد والأخلاق    |
| ١٠١ - ٩٠  | الاستبداد والتربيّة   |
| ١٢٥ - ١٠٢ | الاستبداد والترقى     |
| ١٤١ - ١٢٦ | الاستبداد والتخلص منه |

## تقديم

الاستبداد هو: الانفراد بالسلطة والسلطان، في أي ميدان من ميادين السلطة والسلطان... في الأسرة.. أو الدبران.. أو الدولة والحكومة.. أو في المال والثروة.. أو في اتخاذ القرار.. أو في تنفيذ هذا القرار..

ولأن القرآن الكريم قد من للناس- في اجتماعهم الإنساني - سنا وفوانين لا تبدل لها ولا تحويل .. سنا حاكمة للتقدم وللتحلّف .. للعدل وللنجور .. للنهوض والانحطاط .. فلقد تحدث آيات القرآن الكريم عن أن الانفراد بالسلطة والسلطان، والعدول عن المشاركة والاشراك، هو السبيل المفضى إلى الطغيان .. قطع بذلك القرآن الكريم، وأكده بآدوات التأكيد عندما قال الله - سبحانه وتعالى -: «**كلاً إنَّ الْإِنْسَانَ لِيُطْغِي**» (٦) **«أَنْ رَاهُ أَسْعَنَى**» (العلق: ٦، ٧).

ولقد ضرب القرآن الكريم الأمثال على صدق هذه السنة، وعموم هذا القانون، وعلى الآثار الكارثية لسيادة هذا الاستبداد في حياة الأمم والشعوب والحضارات، ليدرك الناس أن النعمة كلها في الشورى والمشاركة والاشراك، وأن النعمة جميعها في الاستئثار والاستبداد والطغيان ..

\* \* فرعون، الذي اعتبر حكم مصر وخيراتها له هو، وليس لشعبها، فقال: «**أَلَيْسَ لِي مَلْكُ مِصْرٍ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي**» (الزخرف: ٥١) قد قادته هذه الأثرة وهذا الاستبداد إلى الظلم والطغيان، الذي جعله يدعى الألوهية .. ومن ثم يحتكر صناعة القرار: «**مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي**» (القصص: ٣٨)، «**مَا أَرِيكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيْكُمْ إِلَّا سَبِيلُ الرُّشادِ**» (غافر: ٢٩) ..

ولقد كانت الكارثة هي عاقبة هذا الاستبداد الفرعوني . . تلك الكارثة التي لم تقف عند فرعون وحده ، وإنما شملت ملأه والنخبة التي رضيت بهذا الاستبداد ، وخنعت له ، وشاركت فيه ، وربطت مصيرها بمصيره ، ومن ثم لم تتغاض عليه ، كما صنع موسى وهارون . عليهما السلام . والمحنة الذين آمنوا برب هارون وموسى ، ولم ترهيهم آلات التعذيب التي أصطعها هذا الاستبداد ﴿فَأَلْقَى السُّحْرُونَ سَجْدًا قَالُوا آمَنَا بِرَبِّنَا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَى﴾ (٧١) . قال آمنتُ له قبل أن آذن لكم إلهكم لكيبركم الذي علمكم السحر فلأقطعن أيديكم وأرجلكم من خلاف ولاصلبكم في حذوع التخل ولتعلمن أيها أشد عذابا وأبقى (٧٢) . قالوا لن نؤثرك على ما جاءنا من البيانات والذى فطرنا فاقتض ما أنت قاض إنما تقضى هذه الحياة الدنيا (٧٣) إنما آمنا بربنا ليغفر لنا خططيانا وما أكرهتنا عليه من السحر والله خير وأبقى (٧٤) إله من يأت ربہ مجرما فإن له جهنم لا يموت فيها ولا يحيى (٧٥) ومن ياته مؤمنا قد عمل الصالحات فأولئك لهم الدرجات العلى (٧٦) جنات عدن تجري من تحتها الأنهر حالدين فيها وذلك جزاء من ترتكب ( طه : ٧٦-٧٠ ) .

ولأن العوائق الكارثية للاستبداد لا تقف فقط عند المستبد ، وإنما تشمل الذين رضوا أو خنعوا لهذا الاستبداد . وذلك انطلاقا من السنة القرآنية : ﴿وَاقْرُوا فِتْنَةً لَا تُصِيبُنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً﴾ (الأنفال : ٢٥) . كانت عوائق الاستبداد الفرعوني شاملة للجميع . .

وحتى يعتبر الناس بهذه العوائق الكارثية للاستبداد ، شاء الله . سبحانه وتعالى . أن يجعل من « بدن » فرعون . بعد غرقه . آية وعبرة باقية ، ليعتبر بها حتى الذين لم يشاهدو بعيونهم عوائق هذا الاستبداد ﴿فَالْيَوْمَ نُنْجِلُكَ بِدِنْكَ لَنْ كُونْ لَكَ حَلْفَكَ آيَةٌ وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ عَنِ آيَاتِنَا لَغَافِلُونَ﴾ (يوسف : ٩٢) .

\* وفي مدرسة النبوة ، التي صنع فيها الرسول - عليه السلام - على عينه الجيل الفريد الذي أقام الدين وأسس الدولة على الشورى والمشاركة ، كان درس الاستبداد الفرعوني حاضرا في دراسة فلسفة التاريخ . .

يشهد على ذلك الحوار الذي دار بين الصحابي (حاطب بن أبي بلتعة)

(٣٥) ق. هـ - ٣٠ هـ ٥٨٦ م). الذي حمل رسالة رسول الله - ﷺ - إلى «المقوس» والشعب المصري .. فلقد ذكر حاطب المقوس بالاستبداد الفرعوني، وبعاقبة هذا الاستبداد، كي لا يسلك ذات الطريق، فيلقى ذات المصير .. فقال ملخصاً آفة الاستبداد وعاقبته في كلمات جامعة:

- «إنه قد كان قبلكِ رجلٌ زعمَ أنهُ ربُّ الأعلى، فانتقمَ اللَّهُ بهُ ثُمَّ انتقمَ منهُ.  
فاعتبر بغيركِ، ولا يُعتبر بكِ!»

\* وفي مقابلة هذا النموذج الكارثي للاستبداد الفرعوني، ضرب القرآن الكريم مثلاً للمشاركة والشوري والاشتراك والحكم بواسطة المؤسسات الشورية، ذلك الذي مارسته ملكة سبا (بلقيس) عندما احتكمت - في اتخاذ القرار - إلى المؤسسة الشورية، ولم يغراها التقويض الذي منحه إياها هذه المؤسسة: «فَالْمُؤْسَةُ أَفْتَوَنِي فِي أَمْرِي مَا كُنْتُ فَاطِعَةً أَمْرًا حَتَّى تَشَهَّدُونَ» (النمل: ٣٢).

\* وكما كانت العاقبة الكارثية للاستبداد الفرعوني بالرأي والقرار والتنفيذ .. كان الحسُف عاقبة الاستبداد القاروني بالمال والثروة والسلطان المتولد عن احتكار الشراء: «إِنَّ قَارُونَ كَانَ مِنْ قَوْمٍ مُوسَى فَبَعْنَى عَلَيْهِمْ وَآتَيَاهُمْ مَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنْتَهُءُ بِالْعَصْبَةِ أَرْلِي الْقُوَّةِ إِذَا قَالَ لَهُ قَوْمُهُ لَا تَفْرَحْ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِينَ» (٧٦) وابتُغَ فيما أتاكَ اللَّهُ الدَّارُ الْآخِرَةِ وَلَا تَنْسِ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ وَلَا تَبْغِ الفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ» (٧٧) قال إنما أوتيته على علمٍ عندى أو لم يعلم أنَّ اللَّهَ قد أهلكَ من قَبْلِهِ مِنَ الْقَرُونِ مَنْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُ قُوَّةً وَأَكْثَرُ جمِيعَهُمْ لَا يَسْأَلُ عَنْ ذُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ (٧٨) فَخَرَجَ عَلَى قَوْمِهِ فِي رِيَسِهِ قَالَ الَّذِينَ يُرِيدُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا يَا لَيْتَ لَنَا مَثْلُ مَا أُوتِيَ قَارُونَ إِنَّهُ لَذُو حَظٍ عَظِيمٍ (٧٩) وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَيَلْكُمُ ثَوَابُ اللَّهِ خَيْرٌ مِنْ آمِنَ وَعَمَلَ صَالِحًا وَلَا يَلْقَاهَا إِلَّا الصَّابِرُونَ (٨٠) فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ الْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِنْ فَتَةٍ يَنْصُرُونَهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُنْتَصِرِينَ (٨١) وَأَصْبَحَ الَّذِينَ تَمَنُوا مَكَانَهُ بِالْأَمْسِ يَقُولُونَ وَيَكَانُ اللَّهُ يُسْطِعُ الرِّزْقَ مِنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَوْلَا أَنَّ اللَّهَ عَلَيْنَا حَسْفٌ بِنَا وَيَكَانُهُ لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ (٨٢) تَلْكَ الدَّارُ الْآخِرَةُ

نجعلها للذين لا يريدون علوًا في الأرض ولا فساداً والعقاب للمتقين» (القصص: ٨٣-٧٦).

\* \* \*

ولذا كان القرآن الكريم قد أفحى - في سورة مكاناً واسعاً للفيصل التاريخي - لتعلم منه العبر والمعظات وفسحة السجن الإلهية الخالمة للاجتماع الإنساني عبر هذا التاريخ . . فإننا لا نغالي إذا قلنا:

﴿ إن لعنة الاستبداد قد مثلت «أم الكبائر» على استبداد صفحات تاريخ الأمم والشعوب والحضارات . .

﴿ وإن مجاهدة هذه اللعنة رهن بالوعى بالعواقب الكارثية لهذا الاستبداد . .  
وأن نقول . أيضًا . .

﴿ إن كتاب «طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد» الذي جادت به عبقرية الإمام الشهيد عبد الرحمن الكواكبي (١٢٧٠-١٢٢٠ هـ ١٨٥٤-١٩٠٢ م) هو أفصل ما يمكن أن تستثير به العقول والقلوب . . إذا أردنا، حقاً، محاربة الاستبداد، والنجاية من العواقب الكارثية لهذا الداء الويل . . إنه كتاب فريد، لا نظير له في تراثنا القديمة أو الحديث . .

تلك شهادة نقدم بها هذه المطبعة من «طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد» .

والله نسأل أن يتفعّل به . . إاته . سبحانه . خير مسئول وأكرم مجيب

٩ ربيع الأول ١٤٢٨ هـ  
٢٨ مارس ٢٠٠٧ م

دكتور  
محمد عمارة

## طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد

ـ او هي كلمات حق، وصيحة في واد..  
ـ إن ذهبت اليوم مع الريح.. لقد تذهب غدا بالآوناد؟!

محررها هو  
الراحلة نك

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله خالق الكون على نظام محكم متن، والصلة والسلام على أئبته العظام هداة الأم إلى الحق المبين، لا سيما منهم على النبي العربي الذي أرسله رحمة للعالمين، ليرفي بهم معاشاً ومعاداً على مسلم الحكمة إلى عليين.

أقول، وأنا مسلم عربي مضطرب لاكتئام شأن الضعف الصادع بالأمر، المعلن رأيه تحت سماء الشرق، الراجح اكتفاء المطالعين بالقول عن قائل، وتعرف الحق في ذاته لا بالرجال؛ إنني هي سنة ثماني عشرة وثلاثمائة وألف هجرية، هجرت دياري سوها في الشرق، فزرت مصر، واتخذتها لى مركزاً أرجع إليه، مغتمماً عهد الحرية فيها على عهد عزيزها حضرة سمي عم النبي (العباس الثاني)، الناشر لواء الأمن على أكتاف ملكه، فوجدت أفكار سراة القوم في مصر كما هي في سائر الشرق خائفة عباب البحث في المسألة الكبرى، أعني المسألة الاجتماعية في الشرق عموماً وفي المسلمين خصوصاً، إنماهم كسائر الباحثين، كل يذهب مذهباً في سبب الانحطاط وفي ما هو الداء. وحيث إنني قد تمحض عندي أن أصل هذا الداء هو الاستبداد السياسي، ودواوئه دفعه بالشوري الدستورية؛ فقد استقر فكري على ذلك، كما أن لكل نيرا مستمراً. بعد بحث ثلاثين عاماً... بحثاً أطنه كاد يشمل كل ما يخطر على البال من سبب يتوهم فيه الباحث عند النظرة الأولى، أنه ظفر بأصل الداء أو بأهم أصوله، ولكن لا يلبث أن يكتشف له التدقيق أنه لم يظفر بشيء، أو أن ذلك فرع الأصل، أو هو نتيجة لا وسيلة.

فالسائل مثلما: إن أصل الداء التهاون في الدين، لا يلبث أن يقف حائراً عندما يسأل نفسه: لماذا تهاون الناس في الدين؟ والسائل: إن الداء اختلاف الآراء، يقف

مبهوراً عند تعليل سبب الاختلاف، فإن قال: سببه الجهل، يشكل عليه وجود الاختلاف بين العلماء بصورة أقوى وأشد.. وهكذا يجد نفسه في حلقة مفرغة لا مبدأ لها، فيرجع إلى القول: هذا ما يريد الله بخلقه، غير مكثت بمنازعه عنده ودينه له بأن الله حكيم عادل رحيم.

وإلى إراحة لذكر المطالعين، أعدد لهم المباحث التي طالما اتعبت لغسلي في تحليلها، وخاطرت حتى بمحاجتها في درسها وتدقيقها، وبذلك يعلمون أنني ما وافقت على الرأي القائل بأن أصل الداء هو الاستبداد السياسي إلا بعد عناء طويلاً يرجح أنني قد أصببت الغرض، وأرجو الله أن يجعل حسن نبتي شفيع سيئاتي، وهذا هي ذي المباحث:

في زيارتي هذه لمصر، نشرت في أشهر جرائدنا<sup>(1)</sup> بعض مقالات سياسية تحت عنوانات: الاستبداد، ما هو الاستبداد؟ وما تأثيره على الدين؟ على العلم؟ على التربية؟ على الأخلاق؟ على المجد؟ على المال؟ .. إلى غير ذلك.

ثم في زيارتي مصر ثانية أحيت تكليف بعض الشيبيه، فوسمت تلك المباحث، خصوصاً في الاجتماعيات، كالثورية والأخلاق. وأضفت إليها طرائق التخلص من الاستبداد، ونشرت ذلك في كتاب سميت «طابع الاستبداد ومصارع الاستعباد» وجعلته هدية مني للنائمة العربية المباركة الأبة المعقدة أم الامة يحيى بنواصيهم، ولا غرو فلا شباب إلا بالشباب.

ثم في زيارتي هذه، وهي الثالثة، وجدت الكتاب قد تفقد في برهة قليلة، فأحببت أن أعيد النظر فيه وأزيده زيداً مما درسته فضيبله، أو ما افتقسه وحلقته، وقد صرحت في هذا السبيل عمراً غريزاً وعنة غير قليل.. وإنما لا أقصد في مباحثي شيئاً بعينه ولا حكومة أو أمة مخصوصة، إنما أردت بيان طابع الاستبداد وما يفعل، وتشخيص مصارع الاستعباد وما يقضيه ويقضي على ذويه.. ولني هناك قصد آخر وهو التنبية لمورد الداء الدفين، عسى أن يعرف الذين قضوا أنحبهم، أنهم هم المسببون لما حل بهم، فلا يعنّون على الآغيار ولا على الأقدار، إنما يعتّبون على

(1) من جريدة «المؤيد» لصاحبها الشيخ علي يوسف.

الجهل وفقد الهمم والشواكل . - وعسى الذين فيهم بقية رمق من الحياة يستدركون  
شأنهم قبل الممات .

وقد تخيرت في الإنشاء أسلوب الاقتضاب ، وهو الأسلوب السهل المقيد الذي  
يختاره كتاب سائر اللغات ، ابتعاداً عن قيود التعقيد وسلامل التأصيل والتفريع .  
هذا وإنني أخالف أولئك المؤلفين ، فلا ألمني العفو عن الزلل ، إنما أقول .

هذا جهدى ، وللنارق الفاضل أن يأتي قومه بخير منه . فما أنا إلا فاتح باب ضغیر  
من أسوار الاستبداد . عسى الرماد يوسعه ، والله ولي المเหدين .

١٩٠٢ - ١٣٤٠

\* \* \*

## مقدمة

لا خفاء في أن السياسة علم واسع جدا، يتفرع إلى فنون كثيرة ومباحث دقيقة شتى . وقلما يوجد إنسان يحيط بهذا العلم كما أنه قلما يوجد إنسان لا يحتمل فيه .

وقد وجد في كل الأمم المتقدمة علماً مباصيئون يتكلموا في فنون السياسة ومباحثها استطراداً في مدونات الأديان أو الحقوق أو التاريخ أو الأخلاق أو الأدب . ولا نعرف للأقدمين كتاباً مخصصاً في السياسة لغير الرومانين الجمهوريين ، وإنما بعضهم مؤلفات سياسية أخلاقية (ككتيبة ودمنة<sup>(١)</sup>) و(رسائل غوريغوريوس) ومحررات سياسية دينية (كتبهج البلاغة)<sup>(٢)</sup> وكتاب الخراج<sup>(٣)</sup> .

وأما في القرون المتوسطة فلا تُؤثر أبحاث مفصلة في هذا الفن تغير علماء الإسلام . فهم آتقو فيه مزروجاً بالأخلاق كإيرازى<sup>(٤)</sup> والطوسى<sup>(٥)</sup>

(١) الجامع حكمة الهند ، والذي ترجمه ابن المفع من الفارسية إلى العربية . وهو أشهر من أن يعرف .

(٢) للإمام علي بن أبي طالب ، جميعه من بطون الكتب وحواشيه: الشريف الرضا .

(٣) للقاضى أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم . وهناك من كتب الخراج كذلك كتاب: يحيى بن أدم . وكتاب فدامه بن جعفر «الخراج وصنعة الكتابة» كما أن لابن رجب كتاباً عنوانه «الاستخراج لأحكام الخراج» .

(٤) الفخر الرازي ، أبو الفضل محمد بن عمر (١٢٠٩ - ١١٤٩ هـ) أحد علماء التفسير والكلام وتاريخ الفرق والأديان .

(٥) نصیر الدين الطوسى (١٢٠١ - ١٢٧٣ هـ) أحد علماء الفلك والرياضيات ، ونسبه إلى مدينة طوس .

والغزالى<sup>(١)</sup> والعلانى<sup>(٢)</sup>، وهى طريقة الفرسن، ومزوجا بالادب كالمعرى<sup>(٣)</sup> والمتبنى<sup>(٤)</sup>، وهى طريقة العرب، ومزوجا بالتاريخ كابن خلدون<sup>(٥)</sup> وابن بطوطة<sup>(٦)</sup> وهى طريقة الغاربة.

اما المتأخرون من اهل اوروبا ثم اميركا فقد توسعوا في هذا العلم وقوا فيه كثيراً وأشيعوه تخصصاً حتى انهم افردوا بعض مباحثه في مجلدات فحمسة، وقد ميزوا مباحثه إلى سياسة عمومية وسياسة خارجية وسياسة داخلية وسياسة إدارية وسياسة اقتصادية وسياسة حقوقية الخ. وقسموا كلها إلى أبواب شتى وتأخول وفروع.

واما المتأخرون من الشرقيين فقد وجد من الترك كثيرون أتوا في أكثر مباحثه تأليف مستقلة ومزروحة مثل احمد جودت باشا<sup>(٧)</sup> وكمال بك<sup>(٨)</sup> وسليمان باشا<sup>(٩)</sup> وحسن فهمي باشا<sup>(١٠)</sup>. والمؤلفون من العرب قليلون ومقلدون، والذين يستحقون

(١) أبو حامد بن محمد بن محمد الغزالى (٥٠٥-٤٥٠ هـ، ١٠٥٩-١١١٢ م) أحد مائة عالم الإسلام.

(٢) على بن الحسين بن عبد العالى الكندى (٨٦٨-٩٤٠ هـ، ١٤٦٣-١٥٣٤ م) ولد بسوريا، وعاش يচصر والعراف والبراء، وماوس السياسة والإدارة في الدولة الصفوية.

(٣) ابو العلاء المعري (٩٧٣-١٠٥٨ م) الشاعر والمیلسوف الأشهر.

(٤) ابن الغزىلى شمس الدين العذارى الشيرازي (٩٦٥-٩١٣ م) الشاعر، المعروف

(٥) أبو ريد عيسى الرحمن بن محمد بن خلدون (٧٣٢-٨٨٠ هـ، ١٣٤٥-١٣٣١ م) واصع فلسفة على الاجتماع والتاريخ وال عمران.

(٦) الرحالة المغربي محمد بن عبد الله بن محمد بن ابراهيم اللواتى (١٣٧٨-١٣٠٢ م) صاحب «كتبة الأنوار على غرب الأعمصار وعجائب الأسفار» الشهير برهلة ابن بطوطة

(٧) محمد جودت باشا (١٨٩٥-١٨٢٢ م) مؤرخ و السياسي تركى، له مؤلفات عديدة من بينها «التاريخ جودت» ويقع في النبي عشر مجلداً.

(٨) محمد ساقى (١٨٤٠-١٨٨٨ م) أديب تركى، من احرار الترك، ادى ادبه دوراً بارزاً في حبّاته القوية، وخصوصاً برواياته «وطن».

(٩) هو سليمان الساروتى (١٩٤٠-١٨٧٠ م) من الرعوماء السياسيين المجاهدين، اصله من طرابلس العرب، كان يقاداً لسلطة العثمانية ومن انصار الدستور

(١٠) من احرار الترك الذين ناضلوا ضد استبداد الدولة العثمانية

الذكر منهم فيما نعلم رفاعة بك<sup>(١)</sup>، وخير الدين باشا التونسي<sup>(٢)</sup> وأحمد فارس<sup>(٣)</sup> وسليم البستاني<sup>(٤)</sup> والمعوق المدنى<sup>(٥)</sup>.

ولكن يظهر لنا الآن أن المحررین السياسيین من العرب قد كثروا بدليل ما يطهیم من منتشراتهم في الجرائد والمجلات في مواضع كثيرة، ولهذا لاح لهذا العاھز أن أذكر حضوراتهم على لسان بعض أجراءات العربية بموضوع هو أهم مباحث السياسة وقل من طرق رايه منهم إلى الآن فلادعوهم إلى ميدان المساقفة في حبر خدمة ينبرون بها أفكار أخواتهم الشرقيين وينبهونهم لا سيما العرب منهم لما هم عنه عفاون. فيهدونهم بالبحث والتعليم وضرب الأمثال والتحليل : «ما داء الشرق» وما ذرأوه<sup>(٦)</sup>.

ولما كان تعريف علم السياسة بأنه هو «إدارة الشؤون المشتركة بمقتضى الحكمة» يكون بالطبع أول مباحث السياسة وأهمها بحث الاستبداد أي النصر في الشؤون المشتركة بمقتضى ال耶وي.

وانى أرى أن المتكلم في هذا البحث عليه أن يلاحظ تعريف «تفصي» «ما هو الاستبداد؟ ما سببه؟ ما أعراضه؟ ما سيرته؟ ما إدارته؟ ما ذرأه؟». وكل صرصف من ذلك يتحمل تعصبات كثيرة، وينتظرى على مباحث شئ من أمهاتها: «ما هي طبائع الاستبداد؟ لماذا يكون المستبد شديد الحروف؟ لماذا يستولي أحده على عنة

(١) رفاعة رافع الطيططاوى (١٨٠١ - ١٨٧٣) رائد عصر النهضة العربية الحديثة، جمعنا أعماله التكربية وقدمنا لها دراسة عن حياته وفكرة. انظر طبعتها التي أخرجناها، بيروت، في ست مجلدات بدأ صدورها سنة ١٩٧٣

(٢) خير الدين باشا التونسي (١٨١١ - ١٨٧٩) أديب وفقيه، ووصل إلى منصب الوزير في تونس، وفر المخرجه التي أودعه كتابه «القلم الشامل» من معرضه أحوال المسلمين» وفي «الخط» - التي حولها تبر - وتتجدد دعوته للمؤسسة الحديثة فيتطور الرأسمالي الذي أراد به تجاوز مجتمع الاقطاع، فكتبه

(٣) أحمد فارس الشدياق (١٨٠٤ - ١٨٨٨) أديب صحفي، أظرف في كتابه ومن خلال صحفته

«الجواب» أدى العصر الحديث داعيا إلى النهضة والحداثة.

(٤) سليم البستاني تلميذ الأصل (١٨٢٨ - ١٨٤٢) أديب ثقافى ذاده في تحرير دائرة المعارف التي تحمل اسمه، وتحقيق صحة العبارات في المقدمة من تاريخ دروسها الحديثة «والتاريخ» تأليفه، وطبعته في مصر (بورصة).

(٥) المعوق المدنى من شخصيات دويم «أم القرى» الذي صر كتب الكواكب «أم الشئى السحري» مدحه

المستبد؟ ما تأثير الاستبداد على الدين؟ على العلم؟ على المجد؟ على المال؟ على الأخلاق؟ على الترقى؟ على التربية؟ على العمران؟ من أخوان المستبد؟ هل يتحمل المستبد؟ كيف يمكن التخلص من الاستبداد؟ لماذا ينبغي استبدال الاستبداد؟

قبل الخوض في هذه المسائل يمكننا أن نشير إلى النتائج التي تستقر عندها أفكار الباحثين في هذا الموضوع، وهي نتائج متعددة المدلول مختلفة التعبير على حسب اختلاف المشارب والآنطارات في الباحثين، وهي:

يقول المادى: الداء: القرفة، والدواء: المقاومة.

ويقول السياسي: الداء: استعباد إبيرة، والدواء: استرداد الحرية.

ويقول الحكيم: الداء: القدرة على الاعتصاف، والدواء: الاقتدار على الاستعصاف.

ويقول الحقوقى: الداء: تغلب السلطة على الشريعة، والدواء: تغلب الشريعة على السلطة.

ويقول الربانى: الداء: مشاركة الله فى الخبروت، والدواء: توحيد الله حقا، وهذه أقوال أهل النظر. وأما أهل العزائم:

فيقول الآباء: الداء: مد الرقاب للسلسل، والدواء: الشموخ عن الذنب.

ويقول المتن: الداء: وجود الرؤساء بلا زمام، والدواء: ربطهم بالقيود الشفاف.

ويقول الحر: الداء: التعالى على الناس باطل، والدواء: تذليل المتكبرين.

ويقول المقadi: الداء: حب الحياة، والدواء: حب الموت.

\* \* \*

## ما هو الاستبداد؟

الاستبداد، لغة: هو غرور المرء برأيه والأنفة عن قبول النصيحة، أو الاستقلال في الرأي وفي الحقوق المشتركة.

ويراد بالاستبداد، عند إطلاقه: استبداد الحكومات خاصة؛ لأنها أعظم مظاهر أضطرابه التي جعلت الإنسان أشقي ذوي الحياة. وأما تحكم النفس على العقل، وتحكم الأب والأستاذ والزوج، ورؤساء بعض الأديان وبعض الشركات، وبعض الطبقات، فيوصف بالاستبداد مجازاً أو مع الإضافة.

الاستبداد، في اصطلاح السياسيين: هو تصرف فرد أو جموع في حقوق قوم، بالمشيئة وبلا خوف تبعية، وقد تطرق مزیدات على هذا المعنى الاصطلاحي فيستعملون في مقام كلمة «الاستبداد» كلمات استعباد، واعتساف، وتسليط، وتحكم، وفي مقابلتها كلمات: مساواة، وحسن مشترك، ونكافف، وسلطة شامة، ويستعملون في مقام صفة «المستبد» كلمات: جبار، وطاغية، وحاكم بأمره، وحاكم مطلق. وفي مقابلة «حكومة مستبدة» كلمات: عادلة، ومسئولة، ومقيدة، ودستورية. ويستعملون في مقام وصف الرعية «المستبد عليهم» كلمات: أسرى، ومستصرفين، ورؤساء، ومستشارين<sup>(١)</sup>، وفي مقابلتها: أحرار، وأباء، وأنبياء، وأعزاء.

هذا تعريف الاستبداد بأسلوب ذكر المرادفات والمقابلات. وأما تعريفه بالوصف: فهو أن الاستبداد صفة للحكومة المطلقة العنوان، فعلاً أو حكماً، التي

(١) الاستربات أو التسبت من اصطلاحات الفرج، يريدون به الحياة الشبيهة بحياة النيات. (الكتاكي).

تتصرف في شعور الرعية كما تشاء بلا خشية حساب ولا عقاب محققي، وتفسير ذلك هو كون الحكومة إما هي غير مكلفة بتطبيق تصرفها على شريعة، أو على أمثلة تقلدية، أو على إرادة الأمة، وهذه حالة الحكومات المطلقة، وإما هي مقيدة بنوع من ذلك ولكنها تملك بتفوذه إبطال قوة القيد بما تهوى، وهذه حالة أكثر الحكومات التي تسمى نفسها بالمقيدة أو بالجمهورية.

وأشكال الحكومة المستبدة كثيرة ليس هذا البحث محل تفصيلها، ويكتفى هنا الإشارة إلى أن صفة الاستبداد، كما تشمل حكومة الحاكم الفرد المطلق الذي تولى الحكم بالغلبة أو الوراثة، تشمل أيضاً الحاكم الفرد المقيد المنتخب مثل كان غير مسئول، وتشمل حكومة الجميع ولو منتخب لأن الاشتراك في الرأي لا يدفع الاستبداد وإنما قد يعدله الاختلاف نوعاً، وقد يكون عند الاتفاق أضر من استبداد الفرد، ويشمل أيضاً الحكومة الدستورية المفرقة فيها بالكلية قوة التشريع عن قوة التنفيذ وعن القوة المراقبة، لأن الاستبداد لا يرتفع ما لم يكن هناك ارتباط في المستوى فيكون المتسلدون مستولين لدى المشرعين، وهؤلاء مستولون لدى الأمة، تلك الأمة التي تعرف أنها صاحبة الشأن كلها، وتعرف أن تراقب، وأن تقاضي الحساب.

وأشد دراتب الاستبداد التي يتعود بها من الشيطان هي حكومة الفرد المطلق، الوارث للعرش، القائد للجيش، المحاذ على سلطة دينية، ولنا أن نقول كلاماً أقل وصف من هذه الأوصاف خف الاستبداد إلى أن يتبعها بالحاكم المنتخب الموقت المستول فعلاً، وكذلك يخف الاستبداد طبعاً كلما قل عدد نفوس الرعية وقل الارتباط بالأملاك الثابتة وقل التفاوت في الثروة وكلما ترقى الشعب في المعارف.

إن الحكومة من أي نوع كانت لا تخرج عن وصف الاستبداد فالم تكن تحت المراقبة الشديدة والاحتساب الذي لا تسامح فيه، كما جرى في صدر الإسلام فيما نقم على عثمان ثم على علي رضي الله عنهما، وكما جرى في عهد هذه الجمهورية الخاضرة في فرنسا في مسائل النباشين وبينما ودريلفوس<sup>(١)</sup>.

(١) الفريد دريفوس (١٨٥٩ - ١٩٣٥م) ضابط لمرسي بيروت. اتهم بالخيانة العظمى، وحكم عليه بالسجن مدى الحياة سنة ١٨٩٤م، ثم أعيدت محاكمته تحت ضغط جماهيري؛ فبرئ ورد إليه اعتباره.

ومن الأمور المقررة، طبيعة وتأريخياً، أنه ما من حكومة عادلة تأمن المسؤولية والمؤاخذة بسبب غفلة الأمة أو التمكّن من إغفالها إلا وتسارع إلى التبرّي بصفة الاستبداد، وبعد أن تمكّن فيه لا تتركه وفي حدمتها إحدى الوسائلتين العظيمتين: جهالة الأمة، والجنود المنتمة، وهما أكبر مصائب الأمم وأهم معانib الإنسانية. وقد تخلصت الأمم المتقدمة نوعاً ما من الجهالة، ولكن بليت بشدة الجنديّة الجيرية العمومية، تلك الشدة التي جعلتها أشقي حياة من الأمم الجاهلة، وألصقت عاراً بالإنسانية من أقبح أشكال الاستبداد، حتى ربما يصبح أن يقال: إن مخترع هذه الجنديّة إذا كان هو الشيطان فقد انتقم عن آدم في أولاده أعظم ما يمكنه أن ينتقم! نعم إذاً ما دامت هذه الجنديّة التي عضى عليها نحو قرنين إلى قرن آخر أيضاً نتهك مجلد الآلام وتجعلها سقط دفعه واحدة. ومن يدرى كم يتعجب رجال الاستقبال من ترقى العلوم في هذا العصر ترقياً مفروضاً باشتداد هذه المصيبة التي لا ترك محلًا لاستغراب إطاعة المصريين للفراعنة في بناء الأهرامات سخرة، لأن تلك لا تتجاوز الشعب وضياع الأوقات. وأما الجنديّة فتفسد أخلاق الأمة حيث تعلمها الشراسة والطاعة العميماء والاتكال، وتعيّت النشاط وفكرة الاستقلال، وتتكلّف الأمة الإنفاق الذي لا يطاق، وكل ذلك من صرف لتأييد الاستبداد المسؤول؛ استبداد الحكومات القائمة لتلك القوة من جهة، واستبداد الأمم بعضها على بعض من جهة أخرى.

ولترجع لأصل البحث فأقول : لا يعهد في تاريخ الحكومات المذكورة استمرار حكومة مسئولة مدة أكثر من نصف قرن إلى غاية قرن ونصف ، وما شد من ذلك سوى الحكومة الحاضرة في إنكلترا ، والسبب يقطة الإنكليز الذين لا يسكتون التصار ، ولا يحملون انكسار ، فلا يغفلون لحظة عن مراقبة ملوكهم . حتى إن الوزارة هي التي تتswitch للملك خدمه وحشمه ، فضلاً عن الزوجة والصهر . وملوك الإنكليز الذين فدوا منذ قرون كل شيء ما عدا النجاح ، لو تنسى الآن لأحدهم الاستبداد لغشه حالاً . ولكن هيئات أن يقفز بعزة من قومه يستلم فيها زمام الجيش .

أما الحكومات البدوية التي تألف رعيتها كلها أو أكثرها من عشائر يقطنون البدادية ويسهل عليهم الرحيل والتفريق حتى مست حكمتهم حريةهم الشخصية وسامتهم خصوصاً ولم يقووا على الاستنصاف، فهذه الحكومات قلماً الدفعت إلى الاستبداد، وأقرب مثال لذلك أنها حزنة العبرة فانهن لا يكادون بعد فون

الاستبداد من قبل عهد ملوك تبع وحمير وغسان إلى الآن إلا فترات قليلة. وأصل الحكمة في أن الحالة البدوية بعيدة بالجملة عن الواقع تحت تبر الاستبداد هو أن نشأة البدوي نشأة استقلالية، بحيث كل فرد يكتبه أن يعتمد في معيشته على نفسه فقط، خلافاً لقاعدة الإنسان المدني الطبيع، تلك القاعدة التي أصبحت سخرية عند علماء الاجتماع المتأخرين، القائلين بأن الإنسان من الحيوانات التي تعيش أسراباً في كهوف ومسارح مخصوصة، وأما الآن فقد صار من الحيوان الذي متى انتهت حضانته عليه أن يعيش مستقلاً بذاته، غير متعلق بأقاربه وقومه كل التعلق، ولا مرتبط بيته وبنته كل الارتباط، كما هي معيشة أكثر الإنكليز والأميركيان الذين يفتقرون الفرد منهم أن تعلقه بقومه وحكومته ليس بأكثر من رابطة شريك في شركة اختيارية، خلافاً للأمم التي تبع حكوماتها حتى فيما تدين.

الناظر في أحوال الأم يرى أن الأسراء يعيشون متلاصفين متراكمين. يتحفظ بعضهم بعض من سطوة الاستبداد كالغم تلتقط بعضها على بعض إذا ذعرها الذئب، أما العشار والأم الحرة، المالك أفرادها الاستقلال الناجز، فيعيشون متفرقين.

وقد تكلم بعض الحكماء لا سيما المتأخرون منهم، في وصف الاستبداد ودوانه بحمل بلية بدعة تصوير في الأذهان شقاء الإنسان كأنها تقول له: هذا عدوك، فانظر ماذا تصنع. ومن هذه الجمل قولهم:

«المستبد يتحكم في شئون الناس بإرادته لا بإرادتهم، ويحكمهم بهواه لا بشرعيتهم، ويعلم من نفسه أنه العاصب المعتمد، فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدّها عن النطق بالحق والداعي لطالبه».

«المستبد عدو الحق، عدو الحرية، وقاتلهما. والحق أبو البشر، والحقيقة أمّهم، والعمام صبية أيتام نيا لا يعلمون شيئاً. وتعلمهاء هم آخرتهم الراشدون، إن يقضوهم هبوا وإن دعوه لمبوا، وإن فيتصل نومهم بالموت».

«المستبد يتجاوز الحدّ ما لم ير حاجزاً من حديد، فلو رأى الظالم على جنب المظلوم سيفاً لما أقدم على انتقام، كما يقال: الاستعداد للحرب يمنع الحرب».

«المستبد إنسان مستعد بالطبع للشر في الإيجاء لأخير، فعلى الرعية أن تعرف ما هو الخير وما هو الشر فتلتجئ حاكمها للأخير على رغم طبعه، وقد يكتفي للإيجاء

مجرد الطلب إذا علم الحاكم أن وراء القول فعلًا. ومن المعلوم أن مجرد الاستعداد للفعل فعل يكفي شر الاستبداد».

المستبد يود أن تكون رعيته كالقنم دراً وطاعة، وكالكلاب تذلاً وتعلقاً. وعلى الرعية أن تكون كاخيل إن خدمت خدمت وإن ضربت شرسست، وعلىها أن تكون كالصقر لا تلاعب ولا يستأنف عليها بالتصيد كله. خلافاً للكلاب التي لا فرق عندها أطعمت أم حرمت حتى من العظام. نعم على الرعية أن تعرف مقامها: هل خلقت خادمة خاكمها، تطيعه إن عدل أو جاز؟ وخلق هو ليحكمها كيف شاء بعدل أو احتساب؟ أم هي جاءت به ليخدمها فاستخدمها؟! والرعية العاقلة تقيد وحش الاستبداد بزمام تستحبه دون يقائده في يدها لتؤمن من بطيشه، فإن شمع هزت به الزمام وإن ضال وبطنته».

من أقبح أنواع الاستبداد استبداد الجهل على العلم، واستبداد النفس على العقل، ويسarsi استبداد المرء على نفسه، وذلك أن الله جلت نعمته خلق الإنسان حراً قائمه العقل، فكفر وأبي إلا أن يكون عبداً قائمه الجهل. خلقه وسخر له أمّا وأباً يقونان بأوده إلى أن يبلغ أشدده، ثم جعل له الأرض أماً والعمل أبياً، فكفر وما رضى إلا أن تكون حكومته<sup>(١)</sup> أمّه وحاكمه أبياه. خلق له إدراكاً ليهتدى إلى معاشه، وينقى مهلكه، وعيين ليبصره، ورجلين ليسمعه، ويدين ليعمل، ولساناً ليكون ترجيحاً عن ضميره. فكفر وما أحب إلا أن يكون كالآباء، الأعمى، المقعد، الأشل، الكذوب، يتظاهر كل شيء من غيره، وقلماً يطابق لسانه جنانه. خلقه متفرداً غير متصل بغيره ليملك اختياره في حركته وسكنه، فكفر، وما استطُب إلا الارتباط في أرض محدودة سماها الوطن، وتشابك بالناس ما استطاع اشتراك تظامن لا اشتراك تعاون.. خلقه ليشكّره على جعله عنصراً حياً بعد أن كان تراباً، وليلجأ إليه عند الفزع تشبيتاً للجنان، وليرتند عليه عند العزم دفعه للتrepid، وليشترتكاً فإنه أو مجازاته على الأعمال، فكفر وأبي شكره، وخلط في دين الفطرة الصحيح بانباطل ليعاظل نفسه وغيره. خلقه يطلب منفعته جاعلاً رائدَ الوجود، فكفر، واستحل المفعة بأى وجه كان، فلا يتعفف عن محظوظ صغير إلا بوصلا

(١) في الأصل المطرب: أمره، ونتقد أنها تحريف لكلمة: حكومته

للمحـمـ كـبـيرـ . خـلقـهـ وـيـذـلـ لـهـ مـوـادـ الـحـيـاـةـ ، مـنـ ثـورـ وـفـسـيمـ وـنبـاتـ وـحـيـوانـ وـمعـادـنـ وـعـناـصـرـ مـكـتـورـةـ فـيـ خـرـائـيـ الطـبـيـعـةـ ، بـعـقـادـيـرـ نـاطـقـةـ بـلـسانـ الـحـالـ بـأـنـ وـاهـ اـحـيـةـ حـكـيـمـ خـبـيرـ جـعـلـ مـوـادـ الـحـيـاـةـ الـأـكـثـرـ لـزـومـاـ فـيـ ذـاتـهـ ، أـكـثـرـ وـجـودـاـ وـابـتـدـالـاـ . فـكـمـ اـنـ الـإـنـسـانـ تـعـدـهـ تـعـدـةـ اللـهـ . وـأـبـيـ أـنـ يـعـتـمـدـ كـفـالـةـ رـزـقـهـ ، فـوـكـلـهـ رـبـهـ إـلـىـ نـفـسـهـ ، وـابـتـلاـهـ بـظـلـمـ نـفـسـهـ وـظـلـمـ جـنـسـهـ ، وـهـكـذـاـ كـانـ الـإـنـسـانـ ظـلـمـاـ كـفـورـاـ .

الـاستـبـدـادـ يـدـ اللـهـ الـقـوـيـةـ الـخـفـيـةـ يـصـفـ بـهـارـقـابـ الـأـبـقـيـنـ مـنـ جـنـةـ عـبـودـيـةـ إـلـىـ جـهـنـمـ عـبـوـدـيـةـ الـمـسـتـدـينـ الـدـيـنـ يـشـارـكـونـ اللـهـ فـيـ عـظـمـتـهـ وـيـعـانـدـونـهـ جـهـنـمـ . وـقـدـ وـرـدـ فـيـ الـخـبـرـ : «الـظـالـمـ سـيفـ اللـهـ يـتـقـمـ بـهـ تـمـ يـتـقـمـ مـنـهـ» . كـمـ جـاءـ فـيـ أـثـرـ آخـرـ : «مـنـ أـعـانـ ظـالـمـ عـلـىـ خـلـصـهـ سـلـطـهـ اللـهـ عـلـيـهـ» . وـلـاشـكـ فـيـ أـنـ إـعـانـةـ الـظـالـمـ تـبـتـدـيـ مـنـ مـحـرـدـ الـإـقـامـةـ فـيـ أـرـضـهـ .

الـاسـتـبـدـادـ هوـ نـارـ غـضـبـ اللـهـ فـيـ الدـنـيـاـ ، وـالـجـحـيمـ نـارـ غـضـبـهـ فـيـ الـآخـرـةـ ، وـقـدـ خـلـقـ اللـهـ النـارـ أـقـوىـ الـمـظـهـرـاتـ فـيـطـهـرـ بـهـاـ فـيـ الدـنـيـاـ دـنـسـ مـنـ خـلـقـهـمـ أـحـرـارـ اوـسـطـ لـهـمـ الـأـرـضـ وـاسـعـةـ وـيـذـلـ فـيـهاـ رـزـقـهـمـ ، فـكـفـرـوـاـ بـعـمـتـهـ وـأـذـعـنـواـ الـلـاستـبـدـادـ وـالـظـالـمـ .

الـاسـتـبـدـادـ أـعـظـمـ بـلـاءـ ، بـتـعـجـلـ اللـهـ بـهـ الـاسـتـقـامـ مـنـ عـبـادـ الـخـاطـئـينـ ، وـلـاـ يـرـفـعـهـ عـنـهـمـ حـتـىـ يـتـوـبـواـ تـوـبـةـ الـآـنـةـ . نـعـمـ ، الـاسـتـبـدـادـ أـعـظـمـ بـلـاءـ لـأـنـ وـبـاءـ دـائـمـ بـالـفـقـرـ ، وـحـدـبـ مـسـتـهـمـ بـتـعـظـيلـ الـأـعـمـالـ ، وـحـرـيقـ مـتـواـصـلـ بـالـسـلـبـ وـالـغـصـبـ ، وـسـيـلـ جـارـفـ لـلـعـمـرـانـ ، وـخـوـفـ يـقـطـعـ الـقـلـوبـ . وـظـلـامـ يـعـمـيـ الـأـبـصـارـ ، وـأـلـمـ لـاـ يـهـتـرـ . وـصـائـلـ لـأـ يـرـحـمـ ، وـقـصـةـ سـوءـ لـاـ تـتـهـيـ . وـإـذـ سـأـلـ سـائـلـ مـاـذـاـ يـتـلـىـ اللـهـ عـبـادـ بـالـمـسـتـدـينـ؟ فـيـلـغـ جـوـابـ مـيـكـتـ حـوـ : إـنـ اللـهـ عـادـلـ مـطـلـقـ لـاـ يـظـلـمـ أـحـدـاـ ، فـلـاـ يـوـلـىـ الـمـسـتـبـدـ إـلـىـ الـمـسـتـدـينـ . وـلـوـ تـنـظـرـ السـائـلـ نـظـرـةـ الـحـكـيـمـ المـدقـقـ لـوـجـدـ كـلـ فـردـ مـنـ أـسـرـاءـ الـاسـتـبـدـادـ مـسـتـبـداـ فـيـ نـفـسـهـ ، لـوـ قـدـرـ بـلـعـ زـوـجـهـ وـعـانـتـهـ وـعـشـيرـهـ وـقـوـمـهـ وـالـبـشـرـ كـلـهـمـ ، حـتـىـ وـرـيـهـ الـدـىـ خـلـقـهـ ، تـابـعـيـنـ لـرـايـهـ وـأـمـرـهـ .

فـالـمـسـتـدـونـ يـتـوـلـاـهـ مـسـتـبـدـ ، وـالـأـخـرـارـ يـتـوـلـاـهـ الـأـحـرـارـ ، وـهـذـاـ صـرـيحـ مـعـنـىـ .  
«كـمـاـ تـكـوـنـواـ يـوـمـىـ عـلـيـكـمـ» .

مـاـ أـلـيـقـ بـالـأـسـيـرـ فـيـ أـرـضـ فـيـ أـنـ يـتـحـولـ عـنـهـاـ إـلـىـ حـيـثـ يـمـلـكـ حـرـيـتهـ . شـانـ الـكـلـابـ الـطـلـيقـ خـيـرـ حـيـاةـ مـنـ الـأـسـدـ الـمـرـبـوـطـ .

## الاستبداد والدين

تضافرت آراء أكثر العلماء الناظرين في التاريخ الطبيعي للأديان على أن الاستبداد السياسي متولد من الاستبداد الديني. والبعض القليل يقول: إن لم يكن هناك توليد فهماً أخوان، أبوهما التغلب وأمهما الرؤاسة، أو هما صنوان قويان ينتميا بصلة الأخوة على التعاون لذليل الإنسان. والمشاكلة بينهما حاكمان، أحدهما في مملكة الأجسام، والأخر في عالم القلوب.

والغرقان مصيbian في حكمهما بالنظر إلى مغزى أساطير الأولين والقسم التاريخي من التوراة والرسائل المفافية إلى الإنجيل، ولكتهم محظوظون في حق الأقسام التعليمية الأخلاقية فيهما، كما هم محظوظون إذا نظروا إلى أن القرآن جاء مؤيداً للاستبداد السياسي، وليس من العذر في (١) شيء أن يقولوا (٢) نحن لا ندرك دقائق القرآن نظراً لخفائه علينا في طي بلاغته ووراء العلم بأسباب زرول آياته، وإنما نبني تسيجتنا على مقدمات ما شاهدنا عليه المسلمين منذ قرون إلى الآن من استعانة مستبد بهم بالدين.

يقول هؤلاء المحررون: إن التعاليم الدينية ومنها الكتب السماوية تدعو البشر إلى خشية قوة عظيمة هائلة لا تدرك العقول كائناً، قوّة تهدى الإنسان بكل مصيبة في الحياة فقط، كما عند اليودية واليهودية، أو في الحياة وبعد الممات كما عند النصارى والإسلام، تهديدات تردد منه التراثص فتخور القوى، وتتدخل منه العقول فتستسلم للخجل والحمل، ثم تفتح هذه التعاليم أبواباً للنجاة من تلك المخاوف.

(١) مزيدة من عندنا بستيم الأسلوب

(٢) عبارة الطبع الأولى من الأصل: أولئك يعذرون إذا قالوا

نجاة وراءها نعيم مقيم ، ولكن على تلك الأبواب حجاب من البراهمة والكعبنة والقصوس وأمثالهم ، الذين لا يأذنون للناس بالدخول ما لم يعظموه . مع التدلل والتصغار ، ويرزقون باسم نذر أو ظعن غفران ، حتى إن أولئك الحجاب في بعض الأديان يحجزون فيما يرغمون لقاء الأرواح بربها ما لم يأخذوا عنها مكتوس المرور إلى القبور وقدية الخلاص من مطهر الأعراف . وهؤلاء المهيمنون على الأديان كم يرهبون الناس من غصب الله ويندرون لهم بحلول مصابيـه وعذابـه عليهم ، ثم يرشدونـهم إلى أن لا خلاص ولا مناص لهم إلا بالاتجـاء إلى سكان القبور الذين لهم دالة بل سطوة على الله في حـمـونـهم من غـضـبـه .

ويقولون : إن السياسيين يبنون كذلك استبدادـهم على أساسـ من هذا القبيل : فـهم يستـهـبونـ الناسـ بـالـتـعـالـىـ الشـخـصـيـ والتـشـامـخـ اـخـسـيـ ، ويـذـلـونـهـمـ بـالـقـهـرـ وـالـفـوـةـ وـسـلـبـ الـأـمـوـالـ حتـىـ يـجـعـلـوـهـمـ خـاـصـعـيـنـ لـأـجـلـهـمـ يـتـمـعـنـوـنـ بـهـمـ كـائـنـهـمـ نوعـ منـ الـأـنـعـامـ الشـيـ يـشـرـبـونـ أـبـانـهـاـ وـيـأـكـلـونـ خـوـمـهـاـ وـيـرـكـبـونـ ظـهـورـهـاـ وـبـهـاـ يـتـفـاخـرـونـ .

ويرون أن هذا التناقض في بنـاءـ وـتـائـجـ الاستـبـدـادـيـنـ الـدـينـيـ وـالـسـيـاسـيـ جـعلـهـمـاـ فيـ مثلـ فـرـنسـاـ خـارـجـ بـارـيسـ مشـتـركـيـنـ فـيـ الـعـمـلـ كـائـنـهـمـ يـدـانـ مـتـعـاوـنـانـ ، وـجـعلـهـمـاـ فيـ مثلـ رـوـسـياـ مشـتـركـيـنـ فـيـ الـوـظـيفـةـ كـائـنـهـمـ اللـوـحـ وـالـقـلـمـ يـسـجـلـانـ الشـفـاءـ عـلـىـ الـأـمـ .

ويقررونـ أنـ هـذـاـ التـناـضـلـ بـيـنـ الـفـوتـيـنـ يـجـرـ بـعـوـامـ الـبـشـرـ . وـهـمـ السـرـازـ الأـعـظـمـ ، إـلـىـ نقطـةـ أـنـ يـلـبـسـ عـلـيـهـمـ الفـرقـ بـيـنـ الإـلـهـ الـمـبـودـ بـحـقـ وـبـيـنـ المـسـبـدـ المـطـاعـ بالـقـهـرـ ، فـيـخـلـطـانـ فـيـ سـفـارـيـ أـذـهـانـهـمـ مـنـ حـيـثـ التـشـابـهـ فـيـ اـسـتـحقـاقـ ذـرـزـ ذـالـعـظـمـ ، وـالـرـفـعـةـ عـنـ السـوـالـ ، وـعـدـمـ الـمـحـدـدـ عـلـىـ الـأـفـعـالـ . بـنـاءـ عـلـيـهـ لـأـيـرـونـ لـأـنـفـسـهـمـ حـقاـقـ فـيـ مـراـقبـةـ المـسـبـدـ لـأـنـفـاءـ النـسـبةـ بـيـنـ عـظـمـتـهـ وـدـنـاءـهـمـ . وـبـعـارـةـ أـخـرىـ يـجـدـ الـعـوـامـ مـعـبـودـهـمـ وـجـيـارـهـمـ مـشـتـركـيـنـ فـيـ كـثـيرـ مـنـ الـحـالـاتـ وـالـأـسـمـاءـ وـالـصـفـاتـ ، وـهـمـ هـمـ . لـيـسـ مـنـ شـائـهـمـ أـنـ يـفـرـقـوـاـ مـثـلـاـ بـيـنـ "ـالـفـعـالـ الـمـطـلـقـ"ـ ، وـالـحـاـكـمـ بـأـمـرـهـ وـبـيـنـ "ـلـاـ يـسـأـلـ عـماـ يـفـعـلـ"ـ وـغـيـرـ مـسـتـهـولـ ، وـبـيـنـ "ـالـتـنـعـمـ وـولـيـ النـعـمـ"ـ وـبـيـنـ "ـحـلـ شـائـهـ"ـ وـجـلـيلـ الشـائـانـ . بـنـاءـ عـلـيـهـ يـعـظـمـونـ الـجـبارـةـ تـعـظـيمـهـمـ لـهـ . وـيـزـيدـونـ تـعـظـيمـهـمـ عـلـىـ تـعـظـيمـهـ لـهـ لـأـنـ حـلـيمـ كـرـيمـ وـلـأـنـ عـذـابـهـ أـجـلـ غـائبـ . وـأـمـاـ اـنـقـاطـ الـجـبارـ فـعـاجـلـ حـاضـرـ . وـالـعـوـامـ

كما يقال : عقولهم في عيونهم ، يكاد لا يتجاوز فعلهم المحسوس المشاهد ، حتى يصح أن يقال فيهم : لو لا رجاؤهم بالله و خوفهم منه فيما يتعلق بحياتهم الدنيا لما صلوا ولا صاموا ، ولو لا أملهم العاجل لمارجعوا قراءة الدلائل والأوراد على قراءة القرآن ، ولا رجعوا اليمين بالأولياء المقربين ، كما يعتقدون ، على اليمين بالله .

وهذه الحال هي التي سهلت في الأمم الغابرة المنحطة دعوى بعض المستبددين الألوهية على مراتب مختلفة حسب استعداد أذهان الرعية ، حتى يقال إنه ما من مستبد سياسي إلى الآن إلا ويتخذ له صفة قدسية يشارك بها الله أو تعطيه مقام ذي علاقة مع الله . ولا أقل من أن يتخذ بطانة من خدمة الدين يعيشه على ظلم الناس باسم الله ، وأقل ما يعيشه به الاستبداد تفريغ الأمم إلى مذاهب وشيع متعادية تقاوم بعضها بعضاً ، فتهاتر قوة الأمة ويدركها ، فيخلو الجو للاستبداد ليبيض ويفرخ ، وهذه سياسة الإنكليز في المستعمرات لا يؤيدوها شيء مثل القسم الأهالي على أنفسهم وإنفائهم بأسمهم بينهم بسبب اختلافهم في الأديان والمذاهب .

ويعملون أن قيام المستبددين من أمثال «أبناء داود» و«قسطنطين» في نشر الدين بين رعاياهم ، وانتصار مثل «فيليب الثاني» الإسباني و«هنري الثامن» الإنكليزي للدين ، حتى بشكيل مجالس «إنكлизسيون» وقيام الحاكم الفاطمي والسلطان الأعاجم في الإسلام بالانتصار لغلاة الصوفية ، وبنائهم لهم التكايا ، لم يكن إلا بقصد الاستعارة بسح الدين وببعض أهل المغفلين على ظلم المساكين ، وأعظم ما يلائم مصلحة المستبد ويؤيدها أن الناس يتلقون قواعده وأحكامه بإذعان بدون بحث أو جدال فيعودون تأليف الأمة على تلفي أوامرهم بهـ ذلك ، ولهذا القصد عينه كثيراً ما يحاولون بناء أوامرهم أو تفريعها على شيء من قواعد الدين .

ويحكمون بأن بين الاستبدادين السياسي والمدني مقارنة لا تتفق ، حتى وجد أحدهما في آمة جر الآخر إليه ، أو متى زال زال رفيقه ، وإن صلح (أي ضعف) أحدهما صلح - أي ضعف - الثاني . ويقولون : إن شواهد ذلك كثيرة جداً ، لا يخلو منها زمان ولا مكان . ويرهون على أن الدين أقوى تأثيراً من السياسة ، إصلاحاً وإفساداً . ويتلون بالسكسون . أي الإنكليز والهولنديين والأميركيان والآلان ، الذين قيلوا البروتستانية ، فأثر التحرير الديني في الإصلاح السياسي والأخلاق أكثر من

تأثير الحرية المطلقة السياسية في جمهور اللاتين، أي الفرنسيين والطليان والإسبانيين والبرتغاليين. وقد أجمع الكتاب السياسيون المدققون، بالاستناد إلى التاريخ والاستقراء، (على)<sup>(١)</sup> أن ما من أمم أو عائلة أو شخص تتقطع في الدين، أي تشدد فيه، إلا واحتل نظام دينه وخسر أولاده وعقباه.

والحاصل أن كل المدققين السياسيين يرون أن السياسة والدين متكافئين، ويقدرون أن إصلاح الدين أسهل وأقوى وأقرب طریقاً للإصلاح السياسي.

وربما كان أول من سلك هذا المسلك، أي استخدم الدين في الاصلاح السياسي، هم حكماء اليونان، حيث تخيلوا على ملوكهم المستبدین في حملتهم على قبول الاشتراك في السياسة باحيائهم عقيدة الاشتراك في الالوهية،أخذوها عن الآشوريين وزوجوها بأساطير المصريين، بصورة تخصيص العدالة بالله والحرب بالله والأمطار بالله، إلى غير ذلك من التوزيع، وجعلوا لله الآلة حق النظارة عليهم، وحق الترجيح عند وقوع الاختلاف بينهم. ثم بعد تمكّن هذه العقيدة في الأذهان، بما أبصّرت من جلاله المظاهر وسحر البيان، سهل على أولئك الحكماء دفعهم الناس إلى مطالبة جبابرتهم بالنزول من مقام الانفراد، وبأن تكون إدارة الأرض كإدارة السماء، فانصاع ملوكهم إلى ذلك مكرهين. وهذه هي الوسيلة العظمى التي مكنته اليونان أخيراً من إقامة جمهوريات أثينا وإيسبارطة. وكذلك فعل الرومان. وهذا الأصل لم يزد المشاكل القديم لأصول توزيع الإدارة في الحكومات الملكية والجمهوريات على أنواعها إلى هذا العهد.

إذا هذه الوسيلة، أي التشريع، فضلاً عن كونها باطلة في ذاتها، تتجّع عنها أخيراً رد فعل أصرّ كثيراً، وذلت أنها فتحت للمسعوذين من مأثر طبقات الناس بباباً واسعاً لدعوى شيء من خصائص الالوهية، كالصفات القدسية والتصرفات الروحية، وكان قبل ذلك لا يتهجم على مثلها غير أفراد من الجماعة كنغرود إبراهيم وفرعون موسى، ثم صار يدعى إليها البرهان والبادري والصوفى. وللامامة هذه المقصدة لطبع المشير من وجوه كثيرة، ليس بحثنا هذا محلها. انتشرت وعمت وجنّدت جيشاً عرماً يخدم المستبدين.

(١) في الأصل: هو.

وقد جاءت التوراة بالشاطئ، فخلصتهم من حمول الاتكال بعد أن بلغ قبهم أن يخلفوا الله ونبيه يقائلاً عنهم، وجاءتهم بالنظام بعد فوضى الأحلام، ورفعت عقيدة التشريك مستبدلة مثلاً بأسماء الآلهة المعددة للملائكة، ولكن لم يرض بعض ملوك آل كوهين بالتوحيد فأفسدوه، ثم جاء الإنجيل بسليل الدعوة والحمل فصادف أفتلة محروقة بشار القساوة والاستبداد، وكان أيها ما زيداً لذاموس التوحيد، ولكن لم يقو دعاته الأولون على تفهيم تلك الأقوام المنحضة، الذين بادروا انفصال النصرانية قبل الأمم المتردية، أن الآباء والبنوة صفتان مجازيتان يعبر بهما عن معنى لا يقبله العقل إلا تسلينا، كمسألة القدر التي ورثت الإسلامية الفلسف فيها عن أديان الهند وأوهام اليونان، ولهذا تلقت تلك الأمم الآباء والبنوة بمعنى تو الدل حقيفي لأنه أقرب إلى مداركهم البسيطة التي يصعب عليها تناول ما فوق المحسوسات، ولأنهم كانوا قد أثروا الاعتقاد في بعض جبارتهم الأولين أنهم أبناء الله، فكثير عليهم أن يعتقدوا في عيسى عليه السلام صفة هي دون مقام أولئك الملوك، ثم لما انتشرت النصرانية ودخلها أقوام مختلفون، تبعت نوبات خير شرها، كما هو شأن سائر الأديان التي سلفتها، فتوسعت برسائل بولس ونحوها، فامتزجت بأزياء وشعائر وثنية للرومانيين والمصريين، مضافة على شعائر الإسرائييليين، وأشياء من الأساطير وغيرها، وأشياء من مظاهر الملوك وتحوها، وهكذا صارت النصرانية تعظم رجال الكهنوت إلى درجة اعتقاد النيابة عن الله والعصمة عن الخطأ وقوة التشريع، ونحو ذلك مما رفضه آخيراً البروتستانت، أي الراجعون في الأحكام لأصل الإنجيل.

ثم جاء الإسلام مهذباً للمسيحية والنصرانية، مؤسساً على الحكم والعم، هادماً للتشريك بالكلية، ومحكماً لقواعد الحرية السياسية المتوسطة بين الديمقراطية والأristocratie، فأسس التوحيد، ونزح كل سلطة دينية أو تغلبية تحكم في التفاصيل أو في الأجسام، ووضع شريعة حكمة إجمالية ضاحكة لكنها زمان وقرون ومكان، وأوجد عدنبة فطرية مسامية، وأفلهم للوجود حكومة حكمية الخلفاء الراشدين التي لم يسمح الزمان بثنال لها بين البشر، حتى ولم يختلفوا فيها بين المسلمين أنفسهم خلف، إلا بعض شواذ كعمر بن

عبد العزير<sup>(١)</sup> والمهذب العباسى<sup>(٢)</sup> ونور الدين الشهيد<sup>(٣)</sup>. فإن هؤلاء الخلفاء الراشدين فهموا معنى ومغزى القرآن النازل بلغتهم وعملوا به وانخدعوا إماما، فأنشتوا حكومة قضاة بالتساوي حتى بينهم أنفسهم وبين فقراء الأمة في تعليم الحياة وتنظيمها، وأحدثوا في المسلمين عواطف أخوة وروابط هيبة اجتماعية اشتراكية لا تكاد توجد بين أشقاء يعيشون بإعالة أب واحد وفي حضانة أم واحدة، لكل منهم وظيفة شخصية، ووظيفة عائلية ووظيفة قومية. على أن هذا الطراز السامي من الريادة هو الطراز النبوى المحمدى لم يخلفه فيه حقا غير أبي بكر وعمر ثم أحد بالتناقض، وصارت الأمة تتطلبه وتبيكه من عهد عثمان إلى الآن، وسيدوم بكاؤها إلى يوم الدين إذا لم تتبه لاستعراضه بطراز سياسي شورى، ذلك الطراز الذى اهتدت إليه بعض أمم الغرب، تلك الأمم التى، لربما يصح أن نقول، قد استفادت من الإسلام أكثر مما استفاده المسلمون.

وهذا القرآن الكريم مشحون بتعاليم إمامة الاستبداد وإحياء العدل والتساوي حتى في الفحص منه، ومن جملتها قول بالفيس ملكة سبا، من عرب تبع ، تناهط أشراف قومها . (٤) قالت يا لها الملا أفتوني في أمرى ما كنت فاعلله أمرأ حتى تشهدون (٥) قالوا نحن أولئك فقرة وأولئك يأس شديد والأمر إليك فانظري ماذا تأمرين (٦) فالماء إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزء أهلها أذلة وكذلك يفعلون (٧) .  
سورة النمل : ٣٢ - ٣٤ .

فهذه القصة تعلم كيف ينبغي أن يستشير الملوك الملأ، أي أشراف الرعية، وألا يقطعوا أمراء إلا برأيهم، وتشير إلى لزوم أن تحفظ القوة والبأس في يد الرعية، وأن بخصوص الملوك بالتنفيذ فقط، وأن يكرموا بحسب الامر إليهم توقيراً، وتفريح شأن الملوك المستبددين .

(١) الأخلاقية الاموى الشهير (٦٨٢-٦٩٧م)، وهو المعدود في التاريخ الإسلامي خاتمى الخلفاء الراشدين.

(٢) حكم عش سوات (٧٧٥-٧٨٥م).

(٣) هو الملك العادل أبو القاسم نور الدين محمود بن عماد الدين أتابك أبو سعيد زنكى (١١١٧-١١٧٤م) وعلى بيته كانت نشأة حرفة الفرسوب الإسلامية التي صمدت العزوف الصليبي، والتي كان صلاح الدين الأيوبي ذروتها وعصرها الذهبي

ومن هذا الباب أيضاً ما ورد في قصة موسى ، عليه السلام ، مع فرعون في قوله تعالى : « قالَ الْمَلَأُ مِنْ قَوْمٍ فَرْعَوْنَ إِنَّ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ » (١٠) يريده أن يخرج حكمه من أرضكم فماذا تأمرون » (سورة الأعراف : ١١٠، ١١٩). أي قال الأشراف بعضهم لبعض : ماذارأيكم ؟ « قَالُوا » خطاباً لفرعون وهو فرارهم : « قَالُوا أرْجِهِ رَأْهَهُ وَارْسِلْهُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ » (١١١) يأمرك بكل ساحر عليم ». ثم وصف مذاكر اتهم بقوله تعالى : « فَتَازَّرُوا أَمْرُهُمْ كَمَا تَرَى إِبْرِيمَ » (بَيْنَهُمْ وَأَسْرُوا النَّجْوَى » (طه : ٦٦). أي أفضت مذاكر اتهم العذنبة إلى التزاع فأحرروا مذاكرة سرية طبق ما يجري إلى الآن في مجالس الشورى العمومية .

بناء عليه لا مجال لرضى الإسلام بتأييد الاستبداد مع تأسيسها على مثاث من أمثال هذه الآيات اليقينات التي منها قوله تعالى : « وَشَارِرُهُمْ فِي الْأَمْرِ » (سورة آل عمران : ١٥٩)، أي في الشأن ، ومن قوله تعالى : « يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْبِعُوا اللَّهَ وَأَطْبِعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِي الْأَمْرِ هُنَّكُمْ » (سورة النساء : ٥٩)، أي أصحاب الرأي والشأن منكم ، وهم العلماء والرؤساء على ما اتفق عليه أكثر المفسرين ، وهم الأشراف في اصطلاح السياسيين . وما يزيد هذا المعنى أيضاً قوله تعالى : « وَهَا أَمْرٌ فَرْعَوْنَ » (سورة هود : ٩٧). أي ما شأنه ، وحديث : « أَمْرِيَ مِنَ الْمَلَائِكَةِ جِبْرِيلُ » أي مشاورى .

وليس بالأمر الغريب ضياع معنى « أولى الأمر » على كثير من الأفهام يتضليل علماء الاستبداد الذين يحرفون الكلم عن مواضعه، وقد أغفلوا معنى قيادة « هُنَّكُمْ » أي المؤمنين معاً لطرق أفكار المسلمين إلى الشكر بأن الظالمن لا يحكمونهم بما أنزل الله . ثم التدرج إلى معنى آية « إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ » (التحريم : ٩٠)، أي التساوى . « وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ إِنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ » (الإِنْزَال : ١١٨) أي التساوى . ثم يتسلق إلى معنى آية : « وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهَ فَأُولَئِكُمُ الْكَافِرُوْنَ » (المائدة : ٤٤). ثم يستنتج عدم وجوب طاعة الظالمن وإن قال بوجوبها بعض الفقهاء المالكين دفعاً للفتنة التي تحصد أمثالهم حصداً . والأغرب من هذا جسارتهم على تضليل الأفهام في معنى « أمر » في آية : « وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نَهْلِكَ قَرْبَةَ

أمرنا مترفيها ففسروا فيها فحق عليها القول فدعوناها تذهبوا **﴿وَالْأَسْرَاءُ﴾** (الاسراء: ١٦)، فلتهم لهم يسألوا أن ينسبوا إلى الله الأمر بالفسق . . تعالى الله عن ذلك علوا كبارا . . والحقيقة في معنى « أمرنا » هنا أنه يعني أمرنا - بكسر الميم أو تشديده - أي جعلنا أمراءها مترفيها ففسروا فيها (أي ظلموا أهليها) فحق عليهم العذاب (أي زل بهم العذاب) . .

والآغرب من هذا وذاك أنهم جعلوا لفظة العدل معنى غيرها هو الحكم بقتضي ما قاله الفقهاء حتى أصبحت لفظة العدل لا تدل على غير هذا المعنى ، مع أن العدل لغة التسويّة . فالعدل بين الناس هو التسوية بينهم ، وهذا هو المراد في آية : « إن الله يأمر بالعدل **﴿وَلِكُمْ فِي الْفَعَالِ حَيَاةٌ﴾** (البقرة: ١٧٩) . المتوازدة مطلقا ، لا المعاقبة بالمثل فقط على ما يتبارى إلى أذهان الأسراء الذين لا يعرفون للتساوي موقعها في الدين غير الوقوف بين يدي القضاة .

وقد عدد الفقهاء من لا تقبل شهادتهم لسقوط عدالتهم ، فذكروا حتى من بأكمل ماشيا في الأسواق ، ولكن شيطان الاستبداد أنساهم أن يفسروا الأسراء الظالمين فيزدوا شهادتهم . ولعل الفقهاء يدررون بسكتهم هنا مع تشيعهم على الصالحين في مواقع أخرى ، ولكن ما عذرهم في تحويل معنى الآية : « ولتكن منكم أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر **﴿إِنَّ عَمَّارِي﴾** (آل عمران: ١٠٤) إلى أن هذا الفرض هو فرض كفارة لا فرض عن؟ والمراد منه سيطرة آفراد المسلمين بعضهم على بعض ، لا إقامة فئة تسيطر على حكامهم كما اهتدت إلى ذلك الأم المفكرة للخبر . فخصصت منها جماعات باسم مجالس نواب وظيفتها السيطرة والاحتساب على الإدارة العمومية: السياسية والمالية والتشريعية . فتخلصوا بذلك من شأنة الاستبداد . أليست هذه السيطرة وهذا الاحتساب بأهم من السيطرة على الأفراد؟ ومن يدرني من أين جاء فقهاء الاستبداد بتغليس الحكام عن المسؤولية حتى أرجووا لهم الحمد إذا عبدوا ، وأوججووا الصبر عليهم إذا ظلموا ، وعدوا كل معارض لهم بغيا يبيع دماء المغارفين؟!

اللهم إن المستبددين وشركائهم قد جعلوا دينك غير الدين الذي أزلت ، فلا حول ولا قوّة إلا بك !

كذلك ما أعمل أولئك الضوئية الذين جعلتهم الإنعامات على زادياتهم أن يقولوا: لا يكون الأمين الأعظم إلا ولها من أولياء الله، ولا يأتي أمرًا إلا بإلهاه من الله، وإنه يتصرف في الأمور ظاهرا، ويتصرف فيها قطب الغوث باطنًا! آلا سبحان الله ما أحلى!

نعم، لو لا حلم الله لخسف الأرض بالعرب، حيث أرسل لهم رسولًا من أنفسهم، أنس لهم أفضل حكومة أنسست في الناس، جعل قاعدتها قوله: «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته»، أي كل منكم سلطان عام ومسؤول عن الأمة. وهذه الجملة التي هي أسمى وأبلغ ما قاله شرع سباسي من الأولين والآخرين، جاء من المتفقين من حرف معناها عن ظاهره وعموميته إلى أن المسلم راع على عائلته ومسؤول عنها فقط. كما حرفوا معنى الآية: «والمؤمنون والمزمرون بعضهم أولياء بعض» (النور: ٧١) إلى ولادة الشهادة دون الولاية العامة. وهكذا غير واحد هم اللغة، وبدلوا الدين وطمسوا على العقول حتى جعلوا الناس ينسون لذة الاستقلال، وغزة الحرية، بل جعلوهم لا يعقلون كيف تحكم الله نفسها بنفسها دون سلطان قاهر.

وكان المسلمين لم يسمعوا بقول النبي عليه السلام: «الناس مسواسية كأسنان المشط، لا فضل لعربي على عجمي إلا بالتقوى»<sup>(١)</sup>. وهذا الحديث من أصح الأحاديث لطابقته للحكمة ومحبته مفسر الآية: «إذ أكر مكم عند الله أتقاكم» (الحجرات: ١٣). فإن الله جل شأنه ساوي بين عباده مؤمنين وكافرين هي المكرمة بقوله: «ولقد كرها بي بني آدم» (الاسراء: ٧٠)، ثم جعل الأفضلية في الكرامة للمسنتين فقط. ومعنى التقوى لغة ليس كثرة العبادة كما صار ذلك حقيقة غرسها علماء الاستبداد القاتلين في تفسير «عند الله» أي في الآخرة دون الدنيا، بل التقوى لغة هي الإنقاء أي الابتعاد عن ردائل الأعمال احترازًا من عقوبة الله. فقوله: «إذ أكر مكم عند الله أتقاكم» كقوله إن أفضل الناس أكثرهم ابتعادًا عن الآثام وسوء عواقبها.

(١) رواه البخاري ومسلم

وقد ظهر مما تقدم أن الإسلامية مؤسسة على أصول الحرية برفعها كل سلطة وتحكم بأمرها بالعدل والمساواة والقسط والإخاء، بحسبها على الإحسان والتحابب. وقد جعلت أصول حكمتها: الشورى الأристقراطية، أي شورى أهل الخل والعقد في الأمة بعقولهم لا بسيوفهم. وجعل أصول إدارة الأمة: التشريع الديمقراطي، أي الأشتراكية حسبما يأتي فيما بعد. وقد مضى عهد النبي عليه السلام وعهد الخلفاء الراشدين على هذه الأصول بأتم وأكمل صورها. ومن المعلوم أنه لا يوجد في الإسلام نفوذ ديني مطلقاً في غير مسائل إقامة شعائر الدين، ومنها القواعد العامة التشريعية التي تبلغ مائة قاعدة وحكم، كلها من أجل وأحسن ما اهتدى إليه المشرعون من قبل ومن بعد. ولكن وأسفاه على هذا الدين الحر، الحكيم، السهل، السمع، الظاهرة فيه آثار الرقي على غيره من سوابقه، الذين الذي رفع الإصر والأغلال، وأباد الميزة والاستبداد، الذين الذي طلمه الجاهلون فهجروا حكمية القرآن وذفونها في قبور الهوان، الذين الذي فقد الانصار الأبرار والحكماء الأخبار، فسطا عليهم المستبدون والمرشحون للاستبداد، واتخذوه وسيلة لتفريق الكلمة وتقسيم الأمة شيئاً، وجعلوه آلة لأهوالهم السياسية، فضيغوا مزاياهم، وحبروا أهله بالتفريح والتلويع، والتشديد والتشويش، وإدخال ما ليس منه فيه، كما فعل قبلهم أصحاب الأديان النازرة، حتى جعلوه ديناً حرجاً يتوهم الناس فيه أن كل ما دونه المفتتون بين دفتري كتاب ينسب لاسم إسلامي هو من الدين، ويفتضهاها ألا يقوى على القيام بواجباته وأدابه ومبرراته إلا من لا علاقة له بالحياة الدنيا، بل أصبحت يقتضهاها حياة الإنسان الطويل العمر، العاطر عن كل عمل، لا تفي بتعlim ما هي الإسلامية، عجزاً عن تمييز الصحيح من الباطل من تلك الأراء التشيعية التي أطال أهلها فيها الجدل والمناظرة، وما افترقا إلا وكل منهم في موقفه الأول، يظهر أنه ألزم خصميه الحجة وأسكنه بالبهتان، والحقيقة أن كلاً منهم قد سكت تعباً وكلاماً من المشاغبة.

وبهذا التشديد الذي أدخله على الدين منافسو المجروس، الفتح على الأمة بباب التنوم على النفس، واعتقاد التقصير المطلق، وأن لا نجاة ولا مخرج ولا إمكان لمحاسبة النفس، فضلاً عن محاسبة الحكماء المنوط بهم قيام العدل والنظام. وهذا الإهمال للمراقبة، وهو إهمال الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، قد أوسع لأمراء

الإسلام مجال الاستبداد وتجاوز الحدود. وبهذا وذاك ظهر حكم حديث : «لأنمن بالمعروف ولننهون عن المنكر أو ليستعملن الله عليكم شر اركم فليسو منكم سوء العذاب»<sup>(١)</sup>. وإذا تبعنا سيرة أبي بكر وعمر رضي الله عنهمَا مع الأمة، تجد أنهما مع كونهما مفظورين خير فطرة، وزادلين التربية النبوية لم تترك الأمة معهما المراقبة والمحاسبة ولم تطعهما طاعة عمباء.

وقد جمع بعضهم جملة مما اقتبسه المسلمون وأخذوه عن غيرهم، وليس هو من دينهم بالنظر إلى القرآن والمواثيرات من الحديث وإجماع السلف الأول ، فقال : «اقتبسوا من النصرانية مقام البابوية باسم الغوثية .

و«اخسأوهوا» في الأوصاف والأعداد أوصاف وأعداد البطارقة، والكردينالية والشهداء والأساقفة .

و«احاکروا» مظاهر الفدسيين وعجائبهم، والداعية المبشرین وصبرهم، والرهبات ورؤساهما، وحالة الأديرة وبادريتها، والرهبات ورسومها، والحمية وتوقتها .

و«قلدوا» رجال الكهنوت والبراهمة في مراتبهم وتميزهم في مستويهم وشعورهم، ولبس المسابع في الرقاب .

و«قلدوا» الوثنيين الرومانيين في الرقص على أنغام الناي، وال Sangalli في تعليب الموتى، والاحتفال الزائد في الجنائز وتسريع الذبائح معها، وتكليلها وتكليل القبور بالأزهار .

و«شاکلوا» مراسم الكنائس وزيتها، والبيع واحفالاتها، والترحات وزتها، والترغبات وأصولها، وإقامة الكنائس على القبور، وشندر الرجال لزياراتها، والإسراف عليها، والخضوع لدعها، وتعليق الأمال بسكنها .

و«أخذوا» التبرك بالأثار : كالقديح والخربة والدستار، من احترام الذخيرة وقدسية العكاز . وكذلك إمبرار اليد على الصدر عند ذكر الصالحين . من إمبرارها على الصدر لإشارة الصبي .

و«انزعوا» الحقيقة من السر، ووحدة الوجود من الخلول، والخلافة من الرسم،

(١) رواه الترمذى وأبو داود .

والسفها من تناول القراءات، والولد من النيلاد، وحفلته من الأغباء، ورفع الإسلام من حمل الصليب، وتعليق الواقع الأسماء المصدرة بالتداء على الجدران من تعنيق الصور والتماثيل، والاستفاضة والرافقة من التوجه بالكتلوب اتجاه أيام الأصنام. و«المنعوا» الاستهداء من نصوص الكتاب وأئمته كمحظوظ الكاثوليك التفهم من الإنجيل، وامتناع أحجار اليهود عن إقامة الدليل من التوراة في الأحكام.

و«الجاءوا» من المجوسية باستطلاع الغيب من الفلك، وبخشية أوضاع الكواكب، وباتخاذ أشكالها شعاراً للملك، وباحترام النار ومواردها.

و«القدوا» البوذيين حرفاً بحرف في الطريق والرياضة وتعذيب الجسم بالنار والسلالج، ولللعب بالحيات والعقارب وشرب السموم، ودق الطبل والصنوج، وجعل رواتب من الأدعية والأنشيد والأحزاب، واعتقاد تأثير العرائض، ونداء الأسماء، وحمل التمامات، إلى غير ذلك مما هو مشاهد في بوذوي الهند ومجوس فارس والسندي إلى يومنا هذا. وقد قيل إنه نقله إلى الإسلامية أمثال جون وست سلطان على ميلاً والبغدادي وحاشية فلان الشيخ وفلان المخارسي، على أن إسناد ذلك إلى أشخاص معينين يحتاج إلى تثبيت.

و«العمرو» من الأساطير والإسرائييليات أنواعاً من القراءات، وعلوماً سموها لدنيات.

وكذلك يقال عن مبتدعي النصارى من أن أكثر ما اعتبره المتأخرون منهم من الشعائر الدينية، حتى مشكلة التثليث، لا أصل له فيما ورد عن نفس المسيح عليه السلام، إنما هي مزدحات وتربيبات قليلها متبع، وكثيرها مبتدع<sup>(١)</sup>. وقد اكتشف العلماء الآثاريون<sup>(٢)</sup> من الصفائح الحفرية الهندية والassyورية ومن الصحف التي وجدت في نوايس المصريين الأقدمين على ماحذا أكثرها. وكذلك وجدوا مزدحات التلمود وبدع الأخبار أصولاً في الأساطير والآثار والألواح الآشورية، وترقوا إلى التطبيق والتدقيق إلى أن وجدوا معظم الخرافات المضافة إلى أحوال عامة الأديان في الشرق الأدنى مقتبسة من العراضيات المسورة لبحر الشرق الأقصى. وقد كشفت

(١) في طبعة النص المطبع: قليلها مبتدع وكثيرها متابع، وما أثبتناه عن نسخة الطبعة الأولى

(٢) علماء الآثار والحفريات

الآثار أن الاستبداد أخلف تاريخ الأديان وجعله أخباراً منشئها في ظلام مطبوعٍ، حتى إن أعداء الأديان المتأخرین أمكنهم أن ينكروا أساساً وجود موسى وعيسي عليهما السلام، كما توشّه الاستبداد في المسلمين تاريخ آل البيت عليهم الرضوان، الأمر الذي تولد عنه ظهور الفرق التي تشيع لهم كالإمامية والإسماعيلية والزيدية والحاكمية وغيرهم.

والخلاصة أن البدع التي شوشت الإيمان وشوهت الأديان تكاد كلها تتسلسل بعضها البعض وتتولد جميعها من غرض واحد هو المراد، ألا وهو الاستبعاد.

والناظر المدقق في تاريخ الإسلام يجد للمسطيدين من الخلفاء والملوك الأوليين  
وهم العلامة الأعظم وبعض مقلديهم من العرب اللاحرين أقوالاً افتروها على  
رسوله، تضليلًا للأمة عن سبيل الحكمة. يريدون بها إضعاف سور العين وإطفاء  
نور الله. ولكن أبي الله إلا أن يتم تورده، فحفظ للمسلمين كتابه الكريم الذي هو  
مسمى العلوم وكثير الحكم من أن تسبه بـ التحرير، وهي إحدى معجزاته، لأنه  
قال فيه: «إنا نحن ذرّلنا الذكر وإنما له حفظلون» (احجر: ٩) فما مسه المتأفرون إلا  
بتأويل، وهذا أيضًا من معجزاته، لأنه أخبر عن ذلك في قوله: «فاما الذين في  
دلوبهم زينة فيبغبون ما تشابه منه ابتعاد الفتنة وابتعاد تأويله» (آل عمران: ٧)

ولأنى أمشل للمطالعين ما فعله الاستبداد في الإسلام بما حجر على العلماء الحكيماء من أن يفسروا فسقى الآلاء والأخلاق من القرآن تفسيراً مدققاً، لأنهم كانوا ٢ يخافون مخالفة رأى بعض الغفل السالقين أو بعض المذاهفين المقربين المعاصرين، فيكتفرون فيقتلون. وهذه مسألة إعجاز القرآن وهي أهم مسألة في الدين لم يقدروا أن يوفوها حقها من البحث، واقتصروا على ما قاله فيها بعض النسج قولاً مجملًا من أنها فصور الطلاقة عن الإيان بمنتهى في فصاحته وبلاعنته، وأله آخر عن أن الرؤم من بعد عليهم سيعذبون، مع أنه لو قطع للعلماء ميدان التدقيق وحرية الرأي والتأليف كما أطلق عنده التحرير لأهل التأويل والحكم لا ظهر ولا ذري عن آيات القرآن أليوف آيات من الإعجاز، ولرأوا فيه كل يوم آية تتعدد مع العسان والحدائق تبرهن (علي) (١) إعجازه بصدق قوله: «ولا رطب ولا

يابس إلا في كتاب صينه (الأنعام: ٥٩)، وبخلوا الأمة تؤمن يا عجائزه عن برهان  
وعيان لا مجرد تسليم وإذعان.

ومثال ذلك أن العلم كشف في هذه القرون الأخيرة حقائق وظباطع كثيرة تعزى  
لكتشفيها ومحترعيها من علماء أوروبا وأمريكا، والمدقق في القرآن يجد أكثرها ورد  
به التصريح أو التلميح في القرآن منذ ثلاثة عشر قرناً، وما يغيت صورة تحت غشاء  
من الخفاء إلا تكون عند ظهورها معجزة للقرآن شاهدة بأنه كلام رب لا يعلم  
الغيب سواه. ومن ذلك أنه قد كشفوا أن مادة الكون هي الأثير، وقد وصف  
القرآن بهذه التكوين فقال: « ثم استوى إلى السماء وهي دخان » (فصلت: ١١).  
وكتشفوا أن الكائنات في حركة دائمة دائبة القرآن يقول: « وآية لهم الأرض الميّة  
أحييهاها » (يس: ٣٣). إلى أن يقول: « وكل في فلك يسبحون » (بس: ٤٠).

وتحققوا أن الأرض منفتحة في النظام الشمسي والقرآن يقول: « أن السموات  
والأرض كانتا رتقا ففتتحاهما » (الأنياء: ٣٠).

وتحققوا أن القمر منشق من الأرض والقرآن يقول: « أولم يروا أنماط الأرض  
نفختها من أطراهاها » (الرعد: ٤١). ويقول: « اقتربت الساعة وانشق القمر »  
(القمر: ١).

وتحققوا أن طبقات الأرض سبع والقرآن يقول: « الله الذي خلق سبع سموات  
ومن الأرض مثلثين » (الطلاق: ١٢).

وتحققوا أنه لو لا الجبال لاقتضي الشكل المعماري أن تمتد الأرض، أي ترتجح في  
دورتها، والقرآن يقول: « وألقى في الأرض رؤاسي أن تميد بكم » (النحل: ١٥).

وكتشفوا أن سر التركيب الكيميائي، بل والمعنوي، هو تخالف نسبة المقادير  
وخصائصها، والقرآن يقول: « وكل شيء عنده بمقدار » (الرعد: ٨).

وكتشفوا أن نجمادات حياة قاتمة بقاء النبات والقرآن يقول: « وجعلنا من الماء  
كل شيء حي » (الأنياء: ٣٠).

وتحققوا أن العالم العضوي، ومنه الإنسان، ترقى من الجماد والقرآن يقول:

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ طِينٍ﴾ (المؤمنون: ١٢).

وكشفوا ناموس الملاحة العام في النبات والقرآن يقول: ﴿خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلُّهَا مِمَّا تَبَتُّ الْأَرْضُ﴾ (بس: ٣٦). ويقول: ﴿فَأَخْرَجَنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِّنْ نَبَاتٍ شَفِيًّا﴾ (طه: ٥٣). ويقول: ﴿أَهْتَرْتَ وَرَبْتَ وَأَبْشَرْتَ مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهْرَجٍ﴾ (الحج: ٥). ويقول: ﴿وَمِنْ كُلِّ الشُّعَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ﴾ (الرعد: ٣).

وكشفوا طريقة إمساك الظل، أي التصوير الشمسي، والقرآن يقول ﴿أَلَمْ تُرِكِنْ رِبِّكَ كَيْفَ مَدَ الظَّلَّ وَلَوْ شَاءَ جَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلَنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا﴾ (الفرقان: ٤٥).

وكشفوا تسيير السفن والمركبات بالبخار والكهرباء، والقرآن يقول، بعد ذكره الدواب والجواري بالريح: ﴿وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِّنْ مَذْلَهِ مَا يَرْكِبُونَ﴾ (بس: ٤٢) .

وكشفوا وجود المكروب وتأثيره، والحدري وغيره من الأمراض، والقرآن يقول: ﴿وَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ طِيرًا أَبَابِيلٍ﴾ (الفيل: ٣)، أي متابعة مجتمعة، ترميمهم بحجارة من سجيل﴾ (الفيل: ٤)، أي من طين المستنقعات اليابس.

إلى غير ذلك من الآيات الكثيرة المحققة لبعض مكتشفات علم الهيئة والتراجم الطبيعية، وبالقياس على ما تقدم ذكره يقتضي أن كثيراً من آياته سينكشف سرهما في المستقبل في وقتها المرهون، تجديداً لإعجازه ياخذ به عمـا في الغـيب ما دـامـ الـرـمانـ وما كـرـ الجـيدـانـ، فـلاـ بـدـ أـنـ يـاتـيـ يـوـمـ يـكـشـفـ العـلـمـ فـيـهـ أـنـ الـجـمـادـاتـ أـيـضاـ تـنـحـرـ بالـنـقـاحـ كـمـ تـشـيرـ إـلـيـ ذـاكـ آـيـةـ ﴿وَمِنْ كَلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ﴾ (الذاريات: ٤٩).

الاستداد والعلم

ما أشيء المستبد في نسبته إلى رعيته باللوصي الخائن القوي، ينصرف في أمور الأيتام وأنفاسهم كما يهوى ماداموا اضعافاً قاصرين، فلكمـا أنه ليس من صالح الوصي أن يبلغ الأيتام رسالتـهم، كذلك ليس من غير حق المستبد أن يتـور الرعية بالعلمـ.

لا يخفى على المستبد، مهما كان غبياً، أن لا استبعاد ولا اعتراض إلا ما دامت الرعية حمقاء تخبط في ظلامة جهل وتيه عماء. فلو كان المستبد طيراً لكان خفافاً يصطاد هؤام العوام في ظلام الجهل، ولو كان يوحشاً لكان ابرأً أو يتكلف دواجن الحواضر في غشاء الليل، ولكنه هو الإنسان يصيغ عاليه حكمه.

العلم قبضة من نور الله وقد خلق الله النور كشافاً لمبصر ولاداً للحرارة والقوة،  
وجعل العلم مثله وضاحاً للخير فضاحاً للشر، يولد في النفوس حرارة وفي  
الروعوس شهامة، العلم نور والظلم ظلام ومن طبيعة النور تبديد الظلام، والتماء  
في حالة كل رئيس وصروف يرى كل سلطة الرئاسة تقوى وتضعف بتنمية نقصان  
علم المظلوم وزيادة شر.

المبتدء لا يخشي علوم اللغة، تلك العلوم التي بعضها يقوم اللسان، وأكثراها هزل وهذيان يضيع به الزمان. نعم لا يخاف علم اللغة إذا لم يكن وراء اللسان حكمية حمام تعقد الألبة، أو سحر يحيى عقد الحوش ، لأنه يعرف أن الزمان

ضيين بأن تلد الأمهات كثيراً من أمثال الكمبيت<sup>(١)</sup> وجسان<sup>(٢)</sup> أو مونشكيو<sup>(٣)</sup> وشيللار<sup>(٤)</sup>.

وكذلك لا يخاف المستبد من العلوم الدينية المتعلقة بالمعاد، المختصة بما بين الإنسان وربه، لاعتقاده أنها لا ترفع غباؤه ولا تربيل غشاوته، وإنما يتلهى بها المتهوسون للعلم، حتى إذا أصفع فيها عصرهم، ، وأحتللت بها<sup>(٥)</sup> أدمغتهم، وأخذوا منهم الغرور ما أخذوا، فصاروا لا يرون علمًا غير علمهم، فحيثند بأمن المستبد منهم كما يؤمّن شر السكران إذا خمس. على أنه إذا أتيغ منهم البعض ونالوا حرمة بين العوام لا يعدّ المستبد وسيلة لاستخدامهم في تأييد أمره ومجاراة هواه في مقابلة أنه يصحّح عليهم بشيء من التعظيم ويسدّ أفواههم بمقيمات من فتاوى مائدة الاستبداد. وكذلك لا يخاف من العلوم الصناعية مهضماً، لأنّ أهلها يكثرون مسلمين صغار التفوس، صغاري الهمم، يشتريهم المستبد بقليل من المال والإعزاز، ولا يخاف من الماديّين لأنّ أكثرهم يستلون بإيثار النفس، ولا من الرياضيين لأنّ غالبيهم قصار النظر.

ترنّد في انصر المستبد من علوم الحياة مثل الحكمة النظرية، والفلسفة العقدية، وحقوق الأمم، وطائع الاجتماع، والسياسة المدنية، والتاريخ الفصل، والخطابة الأدبية، ونحو ذلك من العلوم التي تكير التفوس وتوسيع العقول وتعرف الإنسان ما حقوقه، وكم هو مغبون وكيف الطلب، وكيف التوال، وكيف الحفظ، وكيف الحفظ من يخاف المستبد من أصحاب هذه العلوم المدافعين منهم لتعليم الناس بالخصابية أو

(١) الكمبيت: برهان الدين الانتصاري (٦٧٩-٧٤٣م) كوفي، اشتهر بالشعر والخطابة، وكان شيعياً يهجر الأمويين، ويتمهّر للعرب المقربين ضدّ العرب الصحراويين.

(٢) جسان بن التيمان (المتوفى سنة ٧٠٠م) من قواد ولادة الدولة الأموية، حُقِّلَ كثيراً من الانتصارات ضدّ البيزنطيين والمربي.

(٣) شارل لويس دي سكوند (١٧٥٥-١٧٨٩م) كاتب وفيلسوف فرنسي، نقد المجتمع الأوروبي، ويعده كتابه «روح الفولكلور» من أشهر المؤلفات التي تناولت في عصر فلسفة الحكم وأنواع الحكومات.

(٤) هناك: شيلر، فـ دنالند (١٨٦٤-١٩٣٧م) الفيلسوف الإنجليزي، الذي اشتهر بدعاوته لضمّهم الإنساني. وهناك أيضاً: شيلر: قرير تاريخ فرنس (١٧٥٩-١٨٠٣م) الأديب الأناني، وهو شاعر، ومسرحي وفيلسوف، اشتهر بزعمه «التأليه» وقاومه للطغيان.

(٥) في الأصل: المفجع: امتنانها

الكتابة، وهم المعبّر عنهم في القرآن بالصالحين والمصلحين في نحو قوله تعالى : «أن الأرض يورثها عبادى الصالحون» (سورة الأنبياء : ١٠٥)، وفي قوله : «وما كان ربك ليهلك الفرى بظلم وأهلها مصلحون»<sup>(١)</sup> (سورة هود : ١١٧)، وإن كان علماء الاستبداد يفسرون مادة الصلاح والإصلاح بكلة التبعد كما حولوا معنى مادة الفساد والآفاساد من تخريب نظام الله إلى التشويش على المستبددين .

والخلاصة أن المستبد يخاف من هؤلاء العلماء العاملين المرشدين المرشدين . لا من العلماء المنافقين أو الذين (حشاوا)<sup>(٢)</sup> رؤوسهم محفوظات كثيرة كأنها مكتبات مغلقة .

كما يبغض المستبد العلم لنتائجـه يبغضه أيضاً لذاته ، لأن للعلم سلطاناً أقوى من كل سلطان ، فلابد للمستبد من أن يستحقـر نفسه كلـمـ وقـعـتـ عـيـنـهـ عـلـىـ مـوـهـوـهـ مـنـهـ عـلـمـاـ . ولذلك لا يحب المستبد أن يرى وجه عالم عاقل يفوقـهـ ذـكـراـ ، فإذا اضطـرـ مـلـىـلـ الطـبـيـبـ وـالـهـنـدـسـ يـخـتـارـ الغـيـرـ المـتـصـاغـرـ المـتـمـلـقـ . وعلى هذه القاعدة نـبـيـ ابنـ خـلـدونـ قولـهـ : «فـازـ الـتـمـلـقـيـونـ» ، وهذه طـبـيـعـةـ كلـ المـنـكـرـ بـيـنـ بـلـ فـيـ عـالـمـ النـاسـ ، وـعـلـيـهـاـ اـمـبـيـتـيـ شـائـهـمـ عـلـىـ كـلـ مـنـ يـكـونـ مـسـكـيـنـاـ خـامـلاـ لـاـ يـرجـىـ خـيرـ . ولا لـشـرـ .

ويتـنـجـ ما تـقـدـمـ أنـ بـيـنـ الـاستـبـدـادـ وـالـعـلـمـ حـرـيـاـ دـاشـمـةـ وـطـرـادـاـ مـسـتـمـراـ : يـسـعـيـ العـلـمـاءـ فـيـ تـوـيـرـ الـعـقـولـ وـيـجـتـهـدـ الـمـسـتـبـدـ فـيـ إـطـفـاءـ نـورـهـاـ ، وـالـظـرـفـانـ يـتـجـاذـبـانـ الـعـوـامـ . وـمـنـ هـمـ الـعـوـامـ ؟ هـمـ آتـيـنـكـ الـذـيـنـ إـذـ جـهـلـوـاـ خـافـوـاـ ، وـإـذـ حـاـفـوـاـ اـسـتـسـلـمـوـاـ ، كـمـ أـنـهـمـ هـمـ الـذـيـنـ مـتـىـ عـلـمـوـاـ قـالـوـاـ ، وـمـتـىـ قـالـوـاـ قـعـلـوـاـ .

الـعـوـامـ هـمـ قـوـةـ الـمـسـتـبـدـ وـقـوـتـهـ ، بـهـمـ وـعـلـيـهـمـ يـصـوـلـ وـيـطـوـلـ ، يـأـسـرـهـمـ فـيـهـلـلـوـنـ لـشـوـكـتـهـ ، وـيـغـضـبـ أـمـوـالـهـمـ . فـيـحـمـدـوـتـهـ عـلـىـ إـيقـائـهـ حـيـاتـهـمـ ، وـيـبـهـيـنـهـمـ فـيـشـتـوـنـ عـلـىـ رـفـعـتـهـ ، وـيـغـرـىـ بـعـضـهـمـ عـلـىـ بـعـضـ ، فـيـفـتـحـوـنـ بـسـيـاسـتـهـ ، وـإـذـ أـسـرـفـ فـيـ أـمـوـالـهـمـ ، يـقـولـوـنـ : كـرـيـماـ ، وـإـذـ قـتـلـ مـنـهـمـ وـلـمـ يـمـثـلـ ، يـعـدـلـوـنـهـ رـحـيـماـ ، وـيـسـوـقـهـمـ إـلـىـ خـطـرـ

(١) الآية مذكورة هكذا في الأصل (وما كان ليهلك الفرى وأهلها مصلحون) وهو خطأ ، التزمـناـ تصـحـيـحـ أمـثالـهـ دونـ تـبـيـهـ فـيـ التـعـلـيـقـاتـ .

(٢) فـيـ الأـصـلـ : حـضـرـ

الموت، فيطربونه حذر التوبيخ، وإن نقم عليهم منهم بعض الآباء قاتلوا هم  
كأنهم بغاء.

والحاصل أن العوام يأبهون أنفسهم بآيديهم بسبب الخوف الناشئ عن الجهل  
والغباء، فإذا ارتفع الجهل ونور العقل زال الخوف، وأصبح الناس لا يتقاولون  
طبعاً غير منافقهم، كما قبل : العاقل لا يخدم غير نفسه، وعند ذلك لا بد للمستبد  
من الاعتزاز أو الاعتدال. وكم أجرت الأمة، بتركها، المستبد المتنين على الترقى  
معها، والانقلاب، على رغم طبعه، إلى وكيل أمين يهاب الحساب، ورئيس عادل  
يخشى الانتقام، وأب حليم يتلذذ بالتحابب. ويكون حظ الرئيس من ذلك رأس الحظر ظـ.  
بعد أن كان في دور الاستبداد آثى العباد، لأنـه كان على الدوام ملحوظاً  
بالغضـاء، مـحاصـطاً بالأخطـار، غيرـ أمنـ على رـيـاستـهـ، بلـ وـعـلـى حـيـاتـهـ طـرـفةـ عـيـنـ،  
ولـأنـهـ لـاـ يـرـقـيـ قـطـ أـسـامـهـ فـنـ يـسـتـرـشـدـ فـيـماـ يـجـهـلـ، لـأنـ الـوـاقـفـ بـيـنـ يـدـيـهـ مـهـمـاـ كـانـ  
عـاقـلاـ مـتـنـيـاـ، لـاـ بـدـ مـنـ أـنـ يـهـابـهـ فـيـضـطـرـبـ بـالـهـ فـيـشـوـشـ فـكـرـهـ وـيـخـتـلـ رـأـيـهـ فـلـاـ يـهـتـدـيـ  
إـلـىـ الصـوـابـ، إـنـ إـهـتـدـيـ فـلـاـ يـجـتـزـعـ عـلـىـ التـصـرـيـعـ بـهـ قـبـلـ اـسـطـلـاعـ رـأـيـ المـسـتـبدـ،  
فـإـنـ رـأـهـ مـتـصـلـباـ فـيـمـاـ يـرـاهـ فـلـاـ يـسـعـ إـلـاـ تـأـيـدـهـ، رـشـدـاـ كـانـ أـوـ خـيـاـ، وـكـلـ مـسـتـشـارـ خـيـرـهـ  
يـدـعـيـ أـنـ خـيـرـ هـيـابـ فـيـهـ كـذـابـ. وـالـقـوـلـ الـحـقـ أـنـ الصـدـقـ لـاـ يـدـخـلـ قـصـورـ الـمـلـوـكـ،  
بـنـاءـ عـلـيـهـ لـاـ يـسـتـفـيدـ الـمـسـتـبـدـ قـطـ مـنـ رـأـيـ غـيـرـهـ، بلـ يـعـشـ فـيـ ضـلـالـ وـتـرـددـ وـعـذـابـ  
وـخـوـفـ وـكـفـيـ بـذـلـكـ اـنـتـدـاـ مـنـهـ عـلـىـ اـسـتـبـادـ النـاسـ وـقـدـ خـلـقـهـمـ رـبـهـمـ أـحـرـارـاـ.

إنـ خـوـفـ الـمـسـتـبـدـ مـنـ نـقـمةـ رـعـيـتـهـ أـكـثـرـ مـنـ خـوـفـهـ بـأـسـهـ، لـأنـ خـوـفـهـ يـنـشـأـ عـنـ عـلـمـهـ  
جـاـيـسـتـحـقـهـ مـنـهـمـ، وـخـوـفـهـ نـاشـئـ عـنـ جـهـلـ، وـخـوـفـهـ عـنـ عـجزـ حـقـيقـيـ فـيـهـ،  
وـخـوـفـهـ عـنـ تـوـهـ الـتـحـاذـلـ فـقـطـ. وـخـوـفـهـ عـلـىـ فـقـدـ حـيـاتـهـ وـسـلـطـانـهـ، وـخـوـفـهـ عـلـىـ  
لـقـيـمـاتـ مـنـ الـتـيـاتـ وـعـلـىـ وـطـنـ يـأـلـفـونـ غـيـرـهـ فـيـ أـيـامـ، وـخـوـفـهـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ تـحـتـ  
الـسـمـاءـ مـلـكـهـ، وـخـوـفـهـ عـلـىـ حـيـاةـ تـعـبـيـةـ فـقـطـ.

وكـلـمـاـ زـادـ الـمـسـتـبـدـ ظـلـمـاـ وـاعـتـسـافـاـ زـادـ خـوـفـهـ مـنـ رـعـيـتـهـ، وـحـتـىـ مـنـ حـالـتـيـهـ وـحـتـىـ  
مـنـ هـوـاجـسـهـ وـخـيـالـاتـهـ. وـأـكـثـرـ مـاـ تـحـتـمـ حـيـاةـ الـمـسـتـبـدـ بـأـجـنـوـنـ الـتـامـ. قـلـتـ : التـامـ، لـأنـ  
الـمـسـتـبـدـ لـاـ يـخـلـوـ مـنـ الـحـقـ قـطـ، لـفـوـرـهـ مـنـ الـبـحـثـ عـنـ الـحـقـائـقـ. وـإـذـاـ صـادـفـ وـجـودـ

مستبد غير أحمق في ساعده الموت قهراً إذا لم يسارعه الجنون أو العتبة، وقلت: إنه يختلف من حاشيته، لأن أكثر ما يطش بالتدليل حواشيهم، لأن هؤلاء هم أشقر خلق الله حياة، يرتكبون كل جريمة وفظيعة لحساب المستبد الذي يجعلهم يمرء ويصيرون محبولين مصروعين يجهلون الفكر في استطلاع ما ي يريد منهم فعله بدون أن يطلب أو يصرح. نعم ينقم عليهم وبضميرهم لحرد أنهم لا يعلمون الغب، ومن الذي يعلم الغيب؟ الآباء والأولياء؟ وما هؤلاء إلا أشقياء، أستغرك لهم لا يعلم غيبك بسي ولا ولبي، ولا يدعى ذلك إلا دجال، ولا يظن صدقه إلا المغفل، فيا تلك النّهم قلت وقولت الحق: «فلا يظير على غيه أحدا» (سورة الحسن: ٢٦) وأفضل أنسائه يقول: «لو علمت الخبر لاستكثرت منه».

من قواعد المؤرخين المدققين أن أحدهم إذا أراد المرازة بين مستبددين كـ "نيروز" وـ "تيمور" مثلاً، يكتفى أن يوازن درجة ما كانا عليه من التحدّر والتحفظ. وإذا أراد المخاطلة بين عاديين كـ "أبو شروان" وـ "العمر الفاروق"، يوازن بين مرتبتي أهلهما في قيمتهما.

لما كانت أكثر الديانات مؤسسة على مبدأ الخير والشر كالنور والظلمام والشمس وزحل، والعقل والشيطان، رأت بعض الأمم الغاية أن أضو شمٍّ على الإنسان هو الجهل، وأضدر إثار الجهل هو الخوف، فعملت هيكلًا مخصوصاً للخوف يبعد أبناء

قال أحد المحررين السياسيين: إنني أرى قصر المستبد في كل زمان هو هيكل الخوف عينه؛ فامتلك الخبراء هو المعبود، وأعوانه هم الكهنة، ومكتبه هي المذبح المقدس، والأقلام هي السكاكين، وعبارات التعظيم هي الصلوات، والناس هم الأسرى الذين يقدمون قرابين الخوف، وهو أهم التوابع الضيغف في الإنسان، والإنسان يقرب من الكمال في نسبة ابتعاده عن الخوف، ولا وسيلة لتخفيض الخوف أو تقيمه غير العلم بحقيقة المخيف منه، ليكشف للإنسان أن لا محل فيه للمخوف منه، وهكذا إذا زاد علم أفراد الرعية بأن المستبد أمر في عاجز مثليهم (أي خوفهم منه) وتقاضوه حقوقهم.

ويقول أهل النظر : إن خبر ما يستدل به على درجة استداد الحكم ذات هو تغاليلها

في شأن الملك وفي خاتمة القصور وعظمة الحالات ومراسيم التحريرات وعلانيم الألية ونحو ذلك من التمويهات التي يستر بـها الملك رعاياهم عن فساد العقل والقادة، وهذه التمويهات يلجمها المستبد كما يلجم قليل المعرفة، وقليل العلم لمتصوف، وقليل الصدق للمسين، وقليل المال لزينة الديان.

ويقولون: إنه كذلك يستدل على عراقة الأمة في الاستعباد أو الحرية باستنطاق لغتها، هل هي قبيلة ألماظ التعظيم كالعربية مثلاً؟ أم هي غنية في عبارات الحضرة كالفارسية؟ وك تلك اللغة التي ليس فيها بين المتحدثين: أنا وأنت، بل: سيدني وعبدكم؟

والخلاصة أن الاستبداد والعلم ضدان متغاليان، بكل إدارة مستبدة تسعى جهدها في إطفاء نور العلم، وحصر الرغبة في حالت الجهل، والعلماء الحكماء الذين يبتلون أجيالنا في مضائق ضحى خسورة الاستبداد يسعون جهدهم في تنوير أفكار الناس، والغالب أن رجال الاستبداد يطاردون رجال العلم وينكلون بهم، فالسعادة منهم من يتمكن من مهاجرة دياره، وهذا سبب أن كل الأئمة العظام عليهم الصلاة والسلام وأكثر العلماء والأعلام والأدباء النبلاء تقلدوا في البلاد ومانوا بغيرباء.

إن الإسلامية أول دين حض على العلم، وكفى شاهداً أن أول كلمة أثرت من القرآن هي الأمر بالقراءة أمرًا مكررًا، وأن أول ملة أحلها الله وامتن بها على الإنسان هي آلة علمه بالقلم، علمه به ما لم يعلم، وقد فهم السلف الأول من معنى هذا الأمر وهذا الامتحان وجوب تعلم القراءة والكتابة على كل مسلم، وبذلك عممت القراءة والكتابة في المسلمين أو كادت تعم، وبذلك صار العلم في الأمة حرًا مباحًا للكل لا يختص به رجال الدين أو الأشراف كما كان في الأمم السابقة، وبذلك انتشر العلم في سائر الأمم أحدًا عن المسلمين! ولكن قاتل الله الاستبداد الذي استهان بالعلم حتى جعله كالسلعة يعطي وينزع للأمينين ولا يجرؤ أحد على الاعتراض، أجل، قاتل الله الاستبداد الذي رجع بالأمة إلى الأممية فالتقى آخرها بأولها، ولا حول ولا قوة إلا بالله!

قال المدققون: إن أخواف ما يخافه المستبدون الغربيون من العلم أن يعرف الناس حقيقة أن الحرية أفضل من الحياة، وأن يعرقوا النفس وعزها، والشرف وعظمته،

والحقوق وكيف تمحفظ ، والظلم وكيف يرفع ، والإنسانية وما هي وظائفها ، والرحمة وما هي لذاتها .

أما المستبدون الشرقيون فأفتدتهم هواه ثم حف من صولة العلم وكان العلم بأيديهم من بارود . المستبدون يخافون من العلم حتى من علم الناس معنى كلمة « إلا إله إلا الله » ولماذا كانت أفضل الذكر ؟ ولماذا بني عليها الإسلام ؟ بني الإسلام على والأديان كافية على لا إله إلا الله ، ومعنى ذلك أنه لا يعبد حقاً سواه آنـى سوى الصانع الأعظم ، ومعنى العبادة والخصوص ومنتها لحظة العبد ، فيكون معنى لا إله إلا الله : « لا يستحق الخضوع شيء غير الله » . وما أفضل تكرار هذا المعنى على الذاكرة أثناء الليل وأطراف النهار ، تحذر من الوقوع في ورطة شيء من الخضوع لغير الله واحدة . فهل ، وأحالـة هذه يناسب غرض المستبدـين أن يعلم عبيدهـم أن لا سيادة ولا عبودية في الإسلام ، ولا ولابة فيه ولا خضـوع ، إنما المؤمنون بعضـهم أولـياء بعضـ؟ كلا لا يلـام ذلك غـرضـهم ، وربـما عـدـرواـ كلمة « إلا إله إلا الله » شـتمـاـ لهم ! وبـهـذاـ كانـ المستـبدـونـ ، وـعاـزـالـواـ ، مـنـ أـنصـارـ الشـرـكـ وـأـعـدـاءـ الـعـلـمـ .

إنـ هذاـ الـعـلـمـ لاـ يـنـاسـبـ صـفـارـ المـسـتـبدـينـ أـيـضـ كـخـدـمـةـ الـأـدـيـانـ الـمـكـبـرـينـ ، وـكـالـآـيـاءـ الـحـبـلـاءـ ، وـالـأـزـوـاجـ الـحـمـقـاءـ ، كـرـؤـسـاءـ كـلـ الـجـمـعـيـاتـ الـضـعـيفـةـ . وـالـخـاصـلـ إنـ ماـ اـتـيـشـرـ نـورـ الـعـلـمـ فـيـ أـمـةـ قـطـ إـلـاـ وـتـكـسـرـتـ فـيـهـاـ قـيـوـدـ الـأـسـرـ ، وـسـاءـ مـصـيرـ المـسـتـبدـينـ مـنـ رـؤـسـاءـ سـيـاسـةـ أـوـ رـؤـسـاءـ دـينـ .

\* \* \*

## الاستبداد والمجد

من الحكم البالغة للماخرين قولهم: «الاستبداد أصل لكل فساد»، ومبني ذلك أن البحث المدقق في أحوال البشر وظيائع الاجتماع كشف أن للاستبداد أثراً سينا في كل وادٍ. وقد سبق أن الاستبداد يضغط على العقل فيفسده، ويلاعب بالدين فيفسده، ويحارب العلم فيفسده، وإنني الآن أبحث في أنه كيف يغالب الاستبداد المجد فيفسده ويقيمه مقامه التمجيد.

المجد هو أحراز المرء مقام حب واحترام في القلوب، وهو مطلب طبيعى شريف لكل إنسان، لا يترفع عنه نبى أو زاهد، ولا ينحط عنه دنى أو خامل. للمسجد لذة روحية تقارب لذة العبادة عند المتأثرين في الله، وتعادل لذة العلم عند الحكماء، وتربو على لذة امتلاك الأرض فمع ثمرها<sup>(1)</sup> عند الأمراء، وتزيد على لذة مفاجأة الإثراء عند الفقراء، ولذا يزاحم المجد في التفوس متزلة الحياة.

وقد أشكّل على بعض الباحثين أي الحرصين أقوى: حرص الحياة أم حرص المجد؟ والحقيقة التي عول عليها المتأخرُون وميزوا بها تخليط ابن خلدون هي التفضيل. وذلك أن المجد مفضل على الحياة عند الملوك والقواد وظيفة، وعند النجاء والحرار حمية، وحب الحياة ممتاز على المجد عند الأسراء والأذلاء طبيعة، وعند الجبناء والنساء ضرورة. وعلى هذه القاعدة يكون أئمة آل البيت عليهم السلام معذوريين في القائمين بأنفسهم في تلك المهالك، لأنهم لما كانوا محاجة أحراراً فحميّتهم يجعلتهم يفضلون الموت كراما على حياة ذل مثل حياة ابن خلدون الذي

(1) في الأصل المنبع فريد، وما أثبتته عن المفعى الأخرى

وخرج أقيس أفن مجلسـي «الوليد» مغضباً يقول: أتريد أن تكون جباراً؟! والله  
أن معان الصعـابـك لا طـولـهـ سـنكـ

وقيل لأحد الأباء: ما فائدة سعيك غير جلب الشقاء على نفسك؟ فقال: ما أحلى الشقاء في سبيل تعibusن الظالمين . وقال آخر: على أن أفي بي ضيقتي وما على خسان القضاء . وقيل لأحد البلاء: لماذا لا تبني لك دارا؟! فقال: ما أحسن فيها وأنا القائم على ظهر الحواد أو في السجن أو في القبر؟! وهذه ذات النطاقين «امرأة نفت أبي بكر رضي الله عنها» وهي امرأة عجوز تودع ابنها بقولها: إن كنت على الحق فاذهب وقاتل الحجاج حتى ثوت [وهذا مكمهون]، رئيس جمهورية فرنسا، استبد في أمر واحد قد خل عليه صديقه غامبيته<sup>(1)</sup> وهو يقول: الأمر للأمة لا إيل، فاعتدل أو اعترل ، إلا فانت المحندول المهاجر إلى

وأنا أحصل أن المجد هو المجد، سحب للنفوس لا تفت أنساني ورائحة، برقى  
مرافقه، وهو ميسير في عبء العدل لكن إنسان على حسب استعداده وهمته.  
ويتحضر تحضيره في زمن الاستبداد تقاومه القلم على حسب الإمكانيات.

ويقابل المجد من حيث مبناه التمجيد . وما هو التمجيد؟ وماذا يكون التمجيد؟  
التجدد لفظ هائل المعنى ، وللهذا أراني أتعذر بالكلام وأقلعثم في الخطاب . لا ميسما .  
من حيث أختى مساس إحساس بعض المصالعين ، إذ لم يكن من جهة أنفسهم فمن  
جهة آجدادهم الأوئين ، فأنشدتهم اليوجدان واحق المها ، أن ينحردوا دهقيتين من  
النفس وحواءا ، ثم هم مثلثي ومثلث سائر الجائعين على الإنسانية لا يعدمون تأويلا .  
وإذني أعمل النفس بقولهم تهويبي هذا فأنطلقا وأقول :

التمجد حاصل بالإدارات المستبدة، وهو القربى من المسيد بالفعل كالأسود والعمال، أو بالقوة كالملقين ب نحو دوق ويلارون، والمخاطبين بتحور رب العزة ورب الصولة أو المؤسومين باليشاين أو المطوقين باخمائ. ويتعرف آخر: التمجيد هو أن يقال المرأة جذوة نار من جهنم كبورياء المستبد ليحرق بها شرف المساواة في الإنسانية؛ وبصف أجيلى هو أن يتقدله الم جان سيفا من قبل الخبراء بيرهـن به على أن جنـلـاد

(١) رئيس وزراء فرنسا، شترك إنجلترا في التأمير على استقلال مصر على عهد الثورة العربية ١٨٨١، ١٨٨٢.

في دولة الاستبداد، أو يعلق على صدره وساماً فشعاً تمازجاً وراءه من التوحدان المستبيح للعدوان، أو يتزين بسيور مزركشة تبني بأنه صار مختناً أقرب إلى النساء منه إلى الرجال. وبعبارة أوضح وأخصّ: هو أن يصير الإنسان مستبداً صغيراً في كف المستبد الأعظم.

فقلت: إن التمجيد خاص بالإدارات الاستبدادية، وذلك لأن الحكومة الحرة التي تحظى عواطف الأمة تأتي كإرثاء إخلال التسلوي بين الأفراد، إلا لفضل حقيقي، فلا ترفع قدر أحد منها إلا رفعها صورياً في أثناء قيامه في خدمتها، أي الخدمة العمومية، وذلك تشويفاً لها على الثنائي في الخدمة، كما أنها لا تميز أحداً منها برسام أو تشرفة بلقب إلا ما كان عملياً أو ذكرى لخدمة مهمة وفقه الله إليها. ويمثل هذا يرفع الله الناس بعضهم فوق بعض درجات في القلوب لا في الحقوق.

وهذا اللقب اللوردية مثلاً عند الإنكليز هو من بقايا عهد الاستبداد، ومع ذلك لا يناله عندهم غالباً إلا من يخدم أمته خدمة عظيمة، ويكون من حيث أخلاقه وثرؤته أهلاً لأن يخدمها خدمات مهمة غيرها. ومن المقرر أنه لا اعتبار للورود في نظر الأمة إلا إذا كان مؤسساً لا وارثاً، أو كانت الأمة تقرأ في جيئته سطراً محراً بالعلم الوطبة وبإدراك الشهامة محضياً بيده، يقسم فيه بشرفة أنه ضمرين بثرؤته وحياته ناموس الأمة أي قالونها الأساسي، حقيقية على روحها أي حريتها.

التمجيد لا يكاد أثر يوجد له في الأمم القديمة إلا في دعوى الألوهية وما يمعناها من نفع الناس بالألفاظ، أو في دعوى التجاهة بالنسبة التي يهول بها الأصولاء نسل الملوك والأمراء. وإنما نشأ التمجيد بالألقاب والشارات في القرون الوسطى وراج سوقه في القرون الأخيرة، ثم قامت فتاة اخريّة تنادي بالمساواة وتغسل أذرانه على حسب قوتها وطاقتها، ولم تبلغ غايتها إلى الآن في غير أمريكا.

التمجذون يريدون أن يخدعوا العامة، وما يخدعون غير نسائهم اللائي ينفحن<sup>(١)</sup> بين عجائز الحمى بأنهم كبار العقول كبار النقوس أحراو في مشئونهم لا يزاح لهم نقاب، ولا تصفع منهم رقاب، فيحرجهم هذا المظاهر الكاذب لتحمل

(١) المرأة المتحفاجة، هنا: كبيرة الكلام

الإساءات والإهانات التي تقع عليهم من قبل المستبد، بل تحرجهم للحرص على كتمها، بل على إظهار عكسها، بل على مقاومة من يدعى خلافها، بل على تغيير آفكار الناس في حق المستبد ويعادهم عن اعتقاد أن من شأنه الظلم.

وهكذا يكون المتجدون أعداء للعدل، أنصاراً للجور، لا دين ولا وجدان ولا شرف ولا رحمة، وهذا ما يقصده المستبد من إيجادهم والإكثار منهم ليتمكن بواسطتهم من أن يغير الأمة على إضرار نفسها تحت اسم منفعتها، فيسوقها مثلاً لحرب اقتفاها محضر التجزي والعدوان، على الجيران، فيوهمها أنه يريد نصرة الدين، أو يسرف بالملائين من أموال الأمة في ملذاته وتأييد استبداده باسم حفظ شرف الأمة وأبهة المملكة، أو يستخدم الأمة في التنكييل بأعداء ظلمه باسم أنهم أعداء لها، أو يتصرف في حقوق المملكة والأمة كما يشاوه هواء باسم أن ذلك من مقتضي الحكم والسياسة.

والخلاصة أن المستبد يتخذ المتجدون سفاسرة بتغريب الأمة باسم خدمة الدين، أو حب الوطن، أو توسيع المملكة، أو تحصيل منافع عامة، أو قسؤولية الدولة، أو الدفاع عن الاستقلال، والحقيقة أن كل هذه الدواعي الفخيمية العنوان في الأسماع والأذهان ما هي إلا تخيل وإيهام يقصد بها رجال الحكومة تهبيج الأمة وتضليلها، حتى إنه لا يستثنى منها الدفاع عن الاستقلال، لأنها ما الفرق على أمة ماسورة بزيف أن يأسرها عمرو؟ وما مثلها إلا الدابة التي لا يرحمها راكب مطمئن، مالكاً كان أو غاصباً.

المستبد لا يستغني عن أن يستمجد بعض أفراد من ضعاف القلوب الذين هم كثيرون لا ينطحون ولا يرمون، يتخذهم كنموذج البائع الغشاش، على أنه لا يستعملهم في شيء من مهماته فيكونون لديه كمحضف في حمار أو سبحة في يد زنديق، وربما لا يستخدم أحياناً بعضهم في بعض الشئون تعليطاً لأذهان العامة في أنه لا يعتمد استخدام الأراذل والأسفاف فقط، ولهذا يقال دولة الاستبداد دولة بُلْه وأوغاد.

المستبد يجرب أحياناً في المناصب والمراتب بعض العقلاة الأذكياء أيضاً اعتراضاً منه بأنه يقوى على تأمين طبته وتشكيله بالشكل الذي يريد، فيكونون له أغوات

نجيئه ينفعونه بذعائهم، فهم هم بعد التجربة إذا خاب ويشتت من إفسادهم يتبارى إلى إبعادهم أو يتكلّل بهم. ولهذا لا يستقر عند المستبد إلا الجاهل العاجز الذي يغcede من دون الله، أو الخبيث الخائن الذي يرضيه ويغضبه الله.

وهنا أتبه فكر المطالعين إلى أن هذه الفئة من العقلاء الأمته بالجملة، الذين يذوقون عسلة مجد الحكومة ويتشطرون لخدمة الأمة ونيل مجده النبالة، ثم يشرب على يدهم نجراء أنّ بين أصلاعهم قيسة من الإيمان وهي أعيتهم بارقة من الإنسانية، هي الفئة التي تتكهرب بعضاوة الاستبداد وينادي أفرادها بالإصلاح. وهذا الانقلاب قد أعا المستبدلين لأنهم لا يستغفون عن التجربة ولا يامسون هذه المغبة. ومن هنا شأ اعتمادهم وأجادادهم الأخلاق المرضية للمستبدلين، ومن هنا ابتدأت في الأمم بغصة التمجيد بالأوصال والأنسان. والمستبدون المحكرون يطلبون أمد التجربة بالمناصب الصغيرة فيستعملون قاعدة الترقى مع التراخي ويسمون ذلك برعاهية قاعدة القدم، ثم يختسرون التجربة باعطاء المترن خدمة يكون فيها رئيساً مطلقاً ولو في قرية. فإن أظهر مهارة في الاستبداد، وذلك ما يسمعونه حكمة الحكمة، فيها ونعمت. وإلا قالوا عنه: هذا حيوان يا ضيعة الأمل فيه.

\* \* \*

إن للأصالة مشكلة قوية للمجيد والمجدد، فلا بد أن نبحث فيها قليلاً ثم نعود لموضوع المستبد وأعوانه المتجددين فأقول:

الأصالة صفة قد يكون لها بعض المزايا من حيث الأموال التي يرثها الآباء من الآباء، ومن حيث التربية التي تكون مستحكمة في البيت وتلو رباء. ومن حيث إن الأصالة تكون مفرونة بشيء من الشروء المعيبة على مظاهر الشهامة والرحمة، ومن حيث إن الشروء تعين أهل البيت على إخفاء بعض رذائلهم عن أولادهم، ومن حيث إنها مدعوة غالباً للتمثال بالأفغان مشوقة للتتفوق والتميز، ومن حيث تقويتها العلاقة بالأمة والوطن خوف مذلة الاغتراب. ومن حيث إن أهلها يكونون منظوريين دائماً فيتحاشون العذاب والنقائص بعض التحاشي.

ويبيت الأصالة تنقسم إلى ثلاثة أنواع: بيوت عم وفضيلة، وبيوت مائة وكوم،

وبيوت خلسم وإمارة، وهذا الأخير هو القسم الأكثر عدداً والأهم موقعاً، وهم، كما سبقت الإشارة إليه، مطعم نظر المستبد في الاستعانتة وموضع ثقته، وهم الجند الذين يجتمعون تحت لوائه بسهولة، وربما يكفيه أن يضحك في وجههم ضحكة، فلننظر ما نصيب أهل هذا القسم من تلك المزايا المزروعة:

هل يرى ابن من جده المؤسس لجده أبي الله في العدالة ولم توجد؟ أم يدب ويشب على غير الترف المصغر للعقوتين، المميت للهيم؟ أم يتربى على غير الوقار المضحك الباطل السائد فيما بين العائلة في بيته؟ أم يستخدم الثروة في غير الملذ الجسمية الذاتية البهيمية وتلك الآية الطاردة سبة الباضلة؟ أم يتمثل بغير أقران السوء المتسلقين المنافقين؟ أم لا يستحق قومه لجهلهم قدر انتفخة الملعونة التي خلق منها جنابه؟ أم لا يبغض العلماء الذين لا يقدرون نهجه حسبما هو قائم في محبته خيلاته؟ أم يرى بخياله مفرا يليق به غير عقائد الشحنة ومسطح التأمر؟ أم يستحي من الناس؟ ومن هم الناس؟ ما الناس عند حضرته غير أشباح فيها أرواح خلقت لخدمته!

وهذه حالة الأكثرين من الأصلاء، على أنها لا تخس حق من نال متهم حفظاً من العلم وأوتى الحكمة وآراد الله به خيراً فأصابه بتصيب من القهر انخفض به شاموخ أنفه، فإن هؤلاء، وقليل ما لهم، ينجذبون بجاذبية عظيمة عجيبة، فبصدق عليهم أنهم قد ورثوا قوة القلب، ويستعملونها في الخبر لا في الشر، واستفادوا من أنفقة الكبارياء الجحارة على العظام، وهكذا تحول فيهم ميزة الشر إلى فائض خير وحسن شاموخ من نحو الخين على أنواعه وأهله، والآرين لمصاربه، والاقدام على العظام في سبيل القوم، وأمثال هؤلاء النواية النجباء إذا كثروا في أمة يوشك أن يترفع منهم أحد إلى درجة الخوارق، فيغدووا أنهم إلى النجاح والفلاح، ولا غرو فإن اجتماع نفوذ النسب وقوة الحسب يجعلانه لا عجب أنه فعل المستبد العادل الذي ينشده الشرقيون وخصوص المسلمين، وإن كان العقل لا يجوز أن يتصد بالاستبداد مع العدل غير الله وحده، إلا في تلك الهمة السابقة التي قد تسغل بالإنسان إلى عدم إتعاب الفكر فيما يطلب هل هو ممكن أم هو محال.

الأصلاء، باعتبار أكثرهم، هم جرئومة البلاء في كل قبيلة ومن كل قبيل، لأن

بني آدم داموا إخواناً متساوين إلى أن ميزت المصادفة بعض أفرادهم بكتلة النسل فنشأت منها القوات العصبية، ونشأ من تنازعها تمييز أفراد عن أفراد، وحفظ هذه الميزة أو جد الأصلاء. فلأصلاحه في عشيرة أو أمة إذا كانوا متقاربي القراء استبدوا على باقي الناس وأسسوا حكومة أشراف، ومتى وجدت بيت من الأصلاء يتمييز كثيراً في القوة على باقي البيوت يستبدل وحده ويؤسس الحكومة الفردية المقيدة إذا كان لباقي البيوت بقية بأس، أو المطلقة إذا لم يبق أمامه من يتحقق.

بناء عليه إذا لم يوجد في أمة أصلاء بالكلية، أو وجد ولكن كان لسواد الناس صوت غالب، أقامت تلك الأمة لنفسها حكومة انتخابية لا وراثة فيها ابتداء، ولكن لا يتوافق بعض متولين إلا ويصير تسالهم أصلاء يتظلون، كل فريق منهم يسعى لاجتذاب طرف من الأمة استعداداً للمغایبة وإعادة التاريخ الأول.

ومن أكبر مضار الأصلاء أنهم ينهمكون في أثداء المغالبة على إظهار الأبهة والعظمة. يسترهبون أعين الناس ويسيحررون عقولهم ويتكبرون عليهم. ثم إذا غلب غالبيهم واستبد بالأمر لا يتركها الباقون لأنفتهم لذتها ولضفاها المستبد في نظر الناس، والمستبد نفسه لا يحملهم على تركها بل يدر عليهم المال ويعينهم عليها ويعطيهم الانقاب والرتب و شيئاً من التفوذ والتسلط على الناس ليتلهموا بذلك عن مقاومة استبداده، ولاجل أن يالفوها مديداً فتفسد أخلاقهم فيغير منهم الناس ولا يبقى لهم ملجاً غير بابه قيصرون أعواضاً له بعد أن كانوا أصداداً.

\* \* \*

ويستعمل المستبد أيضاً مع الأصلاء سياسة الشد والإدخاء، والمنع والإعفاء، والالتفات والإغفاء، كي لا يطروا، وسياسة إبقاء القساد وإثارة الشحنة فيما بينهم، كي لا يتقوّوا عليه، وتارة يعاقب عقاباً شديداً باسم العدالة، إدخاء للعوام، وأخرى يغرنهم بأفراد كانوا يقبلون أذى أئمهم استكباراً، فيجعلهم سادة عليهم يغركون أذائهم استحقاراً، يقصد بذلك كسر شوكتهم أمام الناس وعصر أنوفهم أمام عضمه، واحاصل أن المستبد يذلل الأصلاء بكل وسيلة حتى يجعلهم هم راعين دائماً بين رحبيه كي يتخذهم حاماً لتأديب الرعية. ويستعمل هذه السياسة عينها مع العلماء ورؤساء الأديان الذين متى شئ من أحدهم راتحة الغرور بعقله أو علمه

ينكمل به أو يستبدل به الأحمق الجاهل . إيقاظه ولا إغفاله من كل ظان من أن إدارة الظلم محتاجة إلى شيء من العقل أو الاقتدار فوق مشيّة المستبد . وبهذه المسماة ونحوها يخلو الجرّ تعصّف ويسفك ويتصّرف في الرعية كريش يقلّبه المسر صور في جو محرق .

المستبد في لحظة جلوسه على عرشه ووضع تاجه الموروث على رأسه يرى نفسه أنه كان إنسانا فصار إليها . ثم يرجع النظر فيرى نفسه في الأمر نفسه أعجز مما كان عاجز ، وأنه صالح صالح إلا بواسطة من حوله من الأعوان ، فيرفع نظره إليهم فيسمع لسان حالهم يقول له : ما العرش ؟ وما التاج ؟ وما الصواريخ ؟ سأهذء إلا أوهام في أوهام . هل يجعلك هذا الريش في رأسك طاووسا وأنت غراب ؟ أم تظن الأحجار البراقة في تاجك تخوضها ورأيك سماء ؟ أم تتوهم أن زينة صدرك ومنكبك آخر جنك عن كونك قطعة طين من هذه الأرض ؟ والله ما مكنت في هذا المقام وسلطتك على رقباب الأئم لا شعوذتنا وسحرنا وامتهانا لذيتنا وجداننا وخيانتنا لوطتنا وأخواننا ، فانتظر أيها الصغير الكبير ، الحقير الموقر ، كيف تعيش معنا !

ثم يلتفت إلى جماهير الرعية المتفرجين ، منهم الطائشون المهللون المسبعون بحمده ، ومنهم المسحورون المبهوتون كأنهم أمراء من حرين ، ولكن يتحلى هي فكره أن خلalan الساكتين بعض آفرا عقلاء أمجاد يخطبونه بالعيون بأن لنا معشر الأمة شؤونا عمومية وكلناك في قضائهما على ما نريد ونبغي . لا على ما ت يريد فتبغي . فإذا وقفت حق الوكالة حق لك الاحترام . وإن مكررت مكررها وحققت بذلك العاقبة ، آلا إن مكرر الله عظيم .

وعندئذ يرجع المستبد إلى نفسه قائلاً : الأعوان الأعوان . الحجمة المسدبة أسلوبهم القياد ، وأردهم بجيش من الأوغاد ، أحارب بهم هؤلاء العيد العقلاء ، ويعجز هذا الخزم لا يدوم لى ملك كي فيما أكون ، بل أبقى أسيرا للعدل ، معرضًا للمناقشة . متغصصا في نعيم الملك ، ومن العار أن يرضي بذلك من يمكنه أن يكون سلطانا جبارا متفيدا قهرا .

الحكومة المستبدة تكون طبعا مستبدة في كل فروعها من المستبد الأعظم إلى الشرطي ، إلى الفراش ، إلى كناس الشوارع ، ولا يكون بكل صنف إلا من اسفلا

أهل طبقة أخلاقى، لأن الأسفار لا يهمهم طبع الكرة أمة وحسن السمعة، إنما عايه مسعاهم أن يبرهنو المخدوعين بهم بأنهم على شاكلته، وأنصاراً لدولته، وشـهود لا يكرر السقطات من أي كانت ولو بشر أم حنـزير، أياـنـهـمـ أمـ أـعـدـانـهـمـ، وبهـذاـ يـأـمـسـهـ المستبد ويـأـمـورـهـ، فـيـشـارـكـهـمـ وـيـشـارـكـوـهـ، وـهـذـهـ الـفـتـنـةـ الـمـتـخـدـمـةـ بـكـثـرـ عـدـدـهـاـ وـيـقـلـ حـسـبـ شـدـةـ الـاسـتـبـدـادـ وـخـفـتـهـ، فـكـلـمـاـ كـانـ الـمـسـتـبـدـ حـرـيـصـاـ عـلـىـ العـسـفـ اـحـتـاجـ إـلـىـ زـيـادـةـ جـيـشـ الـشـجـادـيـنـ الـعـامـلـيـنـ لـهـ الـمـحـاـفـظـيـنـ عـلـىـهـ، وـاحـتـاجـ إـلـىـ عـزـيزـ الدـفـةـ فـيـ اـلـغـافـقـهـمـ مـنـ أـسـفـلـ اـسـفـالـ اـلـسـفـلـ الـمـجـرـمـيـنـ الـذـيـنـ لـأـثـرـ عـنـهـمـ لـدـيـنـ أوـ ذـمـةـ، وـاحـتـاجـ لـحـفـظـ النـسـبـةـ بـيـتـهـمـ فـيـ الـمـرـتـبـ بـالـطـرـيقـةـ الـمـعـكـوـسـةـ، وـهـيـ أـنـ يـكـوـنـ اـسـفـالـهـمـ طـبـاعـاـ وـخـصـاـلـاـ أـعـلـاـهـمـ وـضـيـفـةـ وـقـرـبـاـ، وـلـهـذـاـ لـابـدـ مـنـ أـنـ يـكـوـنـ الـوـزـيـرـ الـأـعـظـمـ لـلـمـسـتـبـدـ، هـوـ الـشـيـمـ الـأـعـظـمـ فـيـ الـأـمـةـ، ثـمـ مـنـ دـوـنـهـ لـؤـمـاـ وـهـكـذـاـ تـكـوـنـ مـرـاتـ الـمـوـرـزـاءـ وـالـأـعـزـارـ فـيـ لـؤـمـهـمـ حـسـبـ مـرـاتـبـهـمـ فـيـ التـشـيـيفـاتـ وـالـقـرـبـيـهـ مـنـهـ، وـرـبـماـ يـغـتـرـ المـطـالـعـ كـمـاـ اـخـتـرـ كـثـيرـ مـنـ الـمـؤـرـخـيـنـ أـبـسـطـهـ بـأـنـ بـعـضـ وـرـاءـ الـمـسـتـبـدـيـنـ يـتـأـوـلـونـ مـنـ الـمـسـتـبـدـ وـيـتـشـكـوـنـ مـنـ أـعـمـالـهـ وـيـجـهـرـونـ بـمـبـلـامـهـ، وـيـظـهـرـونـ لـوـ أـنـ سـاعـدـهـمـ الـإـمـكـانـ لـعـمـلـوـاـ وـفـعـلـوـاـ وـأـفـتـدـوـ الـأـمـةـ بـأـفـوـالـهـمـ، بـلـ وـحـبـاتـهـمـ، فـكـيـفـ وـالـحـالـةـ هـذـهـ يـكـوـنـ هـرـلـاءـ نـوـمـاءـ؟ـ بـلـ كـفـ ذـلـكـ وـقـدـ وـجـدـ مـنـهـمـ الـذـيـنـ خـاطـرـوـاـ بـأـنـفـسـهـمـ، وـالـذـيـنـ أـقـدـمـواـ فـعـلـاـ عـلـىـ مـقاـمـةـ الـإـبـتـدـادـ فـتـالـوـاـ الـمـرـادـ أـوـ بـعـضـهـ أـوـ هـلـكـوـاـ دـوـنـهـ؟ـ

فـجـوـاـنـ ذـلـكـ :ـ أـنـ الـمـسـتـبـدـ لـاـ بـخـرـجـ قـطـ عـنـ أـنـ خـانـ خـافـ مـحـنـاجـ لـعـصـاـنـةـ تـعـهـ وـتـخـمـيـهـ، فـهـيـوـ وـوـزـرـاؤـهـ كـرـمـةـ لـصـوـصـ:ـ رـئـيـسـ وـأـعـوـانـ.ـ قـبـيلـ يـجـنـرـ العـقـلـ أـنـ يـتـخـبـ رـفـاقـ مـنـ غـيـرـ أـهـلـ الـوـفـاقـ، وـهـوـ هـوـ الـذـيـ لـاـ يـسـتـوـزـ إـلـاـ بـعـدـ تـجـربـةـ وـاـختـيـارـ  
عـمـرـاـ طـرـيـلاـ ١٩٤١ـ

هـلـ يـكـنـ أـنـ يـكـوـنـ الـوـزـيـرـ مـتـخـلـقـاـ بـالـخـيـرـ حـقـيـقـةـ وـبـالـبـشـرـ ظـاهـراـ،ـ فـيـخـدـعـ الـمـسـتـبـدـ  
بـأـعـمـالـهـ وـلـاـ يـخـافـ مـنـ أـنـهـ كـمـاـ نـصـبـهـ وـأـعـزـهـ بـكـلـمـةـ يـعـزلـهـ وـيـذـلـهـ؟ـ

بـنـاءـ عـلـيـهـ فـالـمـسـتـبـدـ، وـهـوـ مـنـ لـاـ يـجـهـلـ أـنـ النـاسـ أـعـدـاؤـهـ لـظـلـمـهـ،ـ لـاـ يـأـمـنـ عـلـىـ بـاـهـ  
إـلـاـ مـنـ لـاـ يـشـنـ بـهـ أـنـهـ أـظـلـمـ مـهـ لـلـنـاسـ وـأـبـعـدـهـ مـنـ أـعـدـائـهـ،ـ وـأـمـاـ تـلـومـ بـعـضـ الـمـوـرـزـاءـ  
عـلـىـ لـوـمـ الـمـسـتـبـدـ فـهـوـ إـنـ لـمـ يـكـنـ خـدـاعـاـ لـلـأـمـةـ قـهـوـ حـتـقـ عـلـىـ الـمـسـتـبـدـ،ـ لـأـنـهـ بـخـسـ  
ذـلـكـ الـتـلـامـيـدـ حـقـهـ فـقـدـمـ عـلـيـهـ مـنـ هـوـ دـوـنـهـ فـيـ حـدـدـتـ بـنـصـحـيـةـ دـيـهـ وـرـوـجـهـهـ،ـ وـكـذـلـكـ

لابكون الوزير أهينا من حشولة المستبد في حسبته ما لم يسبق بيدهما وفاق واتفاق على خبرة الشيطان، لأن الوزير محسود بالطبع، يتوقع له المراحمون كل شر، ويبغضه الناس ولو تبعوا لظالمهم، وهو هدف في كل ساعة للشكارات والوشابات، كيف يكون عند الوزير شيء من التقوى أو الحياة أو العدل أو الحكمة أو المروءة أو الشرفة على الأمة، وهو العالم بأن الأمة تبغضه وتنقصه وتتوقع له كل سوء، وتستمد عصانه، فلا ترضى عنه ما لم يتلق معها على المستبد، وما هو يفعل ذلك أبدا إلا إذا ينس عن إقباله عنده، فإن ينس وفعل فلا يقصد نفع الأمة فقط، إنما يريد فتح باب لمستبد جديد عساه يستوزره فيفرزه على وزرائه.

والنتيجة أن وزير المستبد هو وزير المستبد، لا وزير الأمة كما في الحكومات الدستورية، كذلك القائد يحمل سيف المستبد ليغتصبه في اترقاب بأمر المستبد لا بأمر الأمة، بل هو يستعير من أن تكون الأمة صاحبة أمر، لما يعلم من نفسه أن الأمة لا تقلد القيادة مثله.

بناء عليه لا يغتر العقول بما يشدق به الوزراء والقواد من الإنكار على الاستبداد والتفاسف بالإصلاح وإن تلهوا وإن نافقوا، ولا ينخدعون بظاهر سيرتهم وإن ناحوا وإن نكروا، ولا يشقولون بهم وبوجودائهم مهما صلوا وسبحوا، لأن ذلك كله ينافي سيرهم وسيرتهم، ولا دليل على أنهما أصبحوا يخالفون مما شبوا وشأنوا عليهما، هم أقرب الآيقتضوا بتلك المظاهر غير إثلاق المستبد، وتهذيد سلطاته، ليشاركونهم في استبداد دماء الرعبية، أي أموالها، نعم، كيف يجوز تخصيص الوزير العامل الكبير الذي قد ألف عمرًا طويلاً لذلة البدخ ووعرة الجبروت في الله يفرض بالدخول تحت حكم الأمة وبخاطر بعرض ميفه عليها فتسحله أو تكسره تحت أرجلها؟ أليس هو عضواً ظاهراً ظاهراً القساد من جسم تلك الأمة التي قتلت الاستبداد فيها كل الأميال الشريعة العانية فأبعدها عن الأنس بالإنسانية، حتى صر الفلاح التعيس منها يؤخذ للجنديه وهو يبكي، فلا يكاد يلمس كم السفرة العسكرية إلا ويتلبس بشر الأخلاق فيتمرد على أمه وأبيه، ويتمرد على أهل قريته وذويه، ويكتظ أستانه عطشاً للدماء لا يميز بين أخ أو عدو؟ إن أكابر رجال عهد الاستبداد لا يخلق لهم ولا ذمة، فكل ما يتظاهرون به أحياناً من التذمر والتالم يقصدون به غسل الأمة المسكونة التي يطعمونها في اتخاذها وانقيادها لهم علهم بأن الاستبداد القائم

بهم والمستمر بهم، لهم قد أعمى أيصاره ويصادرها، وخدراً أعصابها فجعلها كالمصاب بحران الحمى، فهي لا ترى غير هول وظلام وشدة وألم، فتن من النساء ولا تدرى ما هو تداويه ولا من أين جاءها لتصده، فتواسيها فاشة من أولئك التعاظمين باسم الدين، يقولون: يا بناء، هذا قضاء حكمة من السماء لا مرد له، فالواجب تنقيه بالصبر والرضا، والانتجاء إلى الدعاء، فاربظوا أنستكم عن المخوا والفضول، واربظوا فلوبكم بأهل السكينة والحمدول، وإياكم التذير، فإن الله غيور، ول يكن ورركم: اللهم اتصير سلطانا، وامنا في أوطاننا، واكشف عن البلاء، أنت حسبنا ونعم الوكيل! وبغير الرأمة أحررون من المتكبرين بأنهم الأباء الراحماء، المهتمون بتد اوة المرض، إنما هم يترقبون سويع الفرصة، وكلا الغرقيبين، والله، إما آدياء جبناء، وإنما هم خاتم مخادعون، يريدون التشيع والتلبيه والأمنيات على الطالبي.

من دلائل أن أولئك الأكابر مغرورون مخادعون يظهرون ما لا يطعنون: أنهم لا يستصرون إلا الأسفار الأراذل من الناس. ولا يقبلون لغير المتملقين الشافعين من أهل الدين، كما هو شأن أصحابهم المستبد الأكبر. ومنها أنه قد يوجد فيهم من لا يتزلف لقليل الرشوة أو السرقة. ولكن ليس فيهم العقيف عن الكثير. وكفى بما يتعلمون من الشروات الطائلة، التي لا منبت لها غير الجاه، برهاناً فاضحاً لو كانوا يستجرون. ومنها أن ليس فيهم غير المستبع المفاحر بمشاركة المستبد في امتصاص دم الأمة. وكذلك باعدهم العطايا الكبيرة، وازروا تب الباهظة، التي تعامل أضعاف ما تسمح به الإدارة العادلة لأمثالهم، لأنها إدارة رائدة لا تدفع أجوراً زائدة. ومنها أنهم لا يصررون شيئاً ولو سراً من هذا السحت الكبير في سبيل مقاومة الاستبداد الذي يؤمنون أنهم أعداؤه. إنما يصرف بعضهم منه شيئاً في الصدقات الطفيفة وبناء المعابد سمعة ورياء، وكأنهم يريدون أن يرقوا أيضاً قلوب الناس بعد سلب أموالهم. أو أنهم يرثون الله الآلاء ما يتوهمون! ومنها أن أكثرهم مسرفون مدررون؛ فلا تكفي أحدهم الرواتب العتدلة التي يمكن أن ينالها أحد في خدمة لاثنة ذمة، ومنها أنه قد يكون أحدهم شحيحاً مقتراً في ثقته بحيث يخل في شرف مقامه فلا يصرف نصف أو ربع راتبه، مع أنه يقصه، إذا أخلى أحد منه لأجل حفظ

شرف المقام العائد لشرف الأمة، وبهذا الشع يكون خاتماً ومهباً. والحاصل أن الأكابر حريصون على أن يبقى الاستبداد مطلقاً تبقى أيديهم مطلقة في الأموال.

هذا ولا ينكر التاريخ أن الزمان أو جد نادرأ بعض وزراء وزرروا الاستبداد عمرا طويلاً ثم ندموا على ما فرطوا وأذابوا، ورجعوا نصف الأمة واستعدوا بأمرائهم وأنفسهم لإلقاذها من داء الاستبداد. ولهذا لا يجوز اليأس من وجود بعض أفراد من الوزراء والقواعد عريقين في الشهادة، فيظهر فيهم سر الوراثة ولو بعد بطولن أو بعد الأربعين وربما السبعين من أعمارهم ظهوراً بنا تلاؤ في محباصه ثريا صدق النجابة. ولا ينبغي لامة أن تتكل على أن يظهر فيها أمثال هؤلاء، لأن وجودهم من نوع المصادفات التي لا تبني عليها آمال ولا أحلام.

والنتيجة أن المستبد فرد عاجز، لا حول له ولا قوة إلا بالمجدين، والأمة، أي أمة كانت، ليس لها من يحث جلدتها غير ظفرها، ولا يقودها إلا العقلاء بالتشويش والإهداه والثبات، حتى إذا ما اكتفهت سماء عقول بنائها فتضى الله لها عن جمعهم الكبير أفراداً كبار النفوس، قادة أبراراً، يشترون لها السعادة بشقائهم والحياة بموتهم، حيث يكون الله جعل في ذلك لذتهم، ومثل تلك الشهادة الشريفة خلقهم، كما خلق رجال عهد الاستبداد فساقاً فجاراتاً مهلكيم الشهوات والمثالب. فسبحان الذي يختار من يشاء لما يشاء وهو الخلاق العظيم.

\* \* \*

## الاستبداد والمال

الاستبداد لو كان رجلاً وأراد أن يحتسب وينتسب لقوله: «أنا الشاعر، ولنبي  
القلم، وأنم الإيماءة، وأخني الغدر، وأختي المسكنة، وعمي الفسر، وخالي  
الذل، وأبى الفقر، وبستي البطلة، وعشيرني الجهة، ووطني أخراب، أما ديني  
وشرفي وحبابي فالمال، المال، المال!».

المال يصح في وصفه أن يقال: القوة مال، والوقت مال، والعقل مال، والعدم  
مال، والدين مال، والثبات مال، والجهاد مال، والحمل مال، والترتيب مال،  
والاقتصاد مال، والشهرة مال، والخاصي: كل ما يتضمن به في الحياة هو مال.

وكل ذلك يساع ويُشتري، أي يستبدل ببعضه ببعض، وموازين المعادلة هي:  
المخاجة والعزة والوقت والتعب، ومحافظة اليد والفضة والذهب والذمة، وسوق  
المجتمعات، وشيخ السوق: السلطان. فانظر في سوق يتحكم فيه مستبد، يأمر  
زيداً بالبيع، وينهى عمراً عن الشراء، ويغصب بكر أمه، ويحاسب خالداً من مال  
الناس.

المال تعتوره الأحكام، فمته الحلال ومنه الحرام، وهما بستان، ولنعم المحاكم  
فيهما الوجدان. فالخلال العجيب ما كان عوض أعيان، أو أجرة أعمال، أو بدل  
وقت أو مقابل قسمان. والمال الحبيث الحرام هو ثمن الشرف، ثم المغصوب، ثم  
المشرف، ثم الماحوذ إحياء، ثم المحظى فيه.

إن النظام الطبيعي في كل الحيوانات، حتى في السمك والهوام، إلا أنثى  
العنكبوت، أن النوع الواحد منها لا يأكل بعضه بعضاً، والإنسان يأكل الإنسان.

ومن غريرة سائر الحيوان أن يلتمس الرزق من الله، أى من مورده الطبيعي، وهذا الإنسان الفظائم نفسه حريص على اختصافه من يد أخيه، بل من فيه، بل كم أكل الإنسان الإنسان!

### الاستبداد والإنسان:

عاش الإنسان دهرًا طويلاً يتلذذ بلحم الإنسان ويتلمظ بدمائه، إلى أن تمكن الحكام في الصين ثم الهند من إبطال أكل اللحم كلها سداً للباب كما هو دائم إلى الآن. ثم جاءت الشرائع الدينية الأولى في غربى آسيا بخصوص ما ينوز كل من الإنسان بأسره أخرب، ثم بالقربان بتذر للصعوبه ويدفع على يد الكهان. ثم أُبطل أكل لحم القريان وجعل مطعمة لغير إن. وهكذا تدرج الإنسان إلى نسيان لذة لحم أخيه، وما كان لينسى عادة إهراق الدماء لو لا أن إبراهيم، شيخ الأنبياء، استبدل بقريان البشر الحيوان، وأتبعد موسى عليهما السلام، وبه جاء الإسلام. وهكذا بطل هذا العدوان بهذا الشكل إلا في أواسط إفريقيا عند «ال ساعات».

الاستبداد المشئوم لم يرض أن يقتل الإنسان الإنسان ذبحاً ليأكل حمه أكلًا، كما كان يهمج الأولون يفعلون، بل تغز في الظلم: فالمستبدون يأتون جماعتهم ويدبحوهم قصدًا بمحض الظلم، ويتصون دماء حياتهم بغضب أموالهم، ويقصرون أعمارهم باستخدائهم سحرة في أعمالهم، أو بغضب ثمرات أنعمتهم، وهكذا لا فرق بين الأولين والآخرين في نهب الأعمار وإهراق الأرواح إلا في الشكل.

\* \* \*

إن بحث الاستبداد والمآل بحث قوى العلاقة بالظلم القائم في فطرة الإنسان، ولهذا رأيت أن لا يأس في الاستطراد لخدمات تتعلق تمازجها بالاستبداد الاجتماعي المحمي بقلاع الاستبداد السياسي. فمن ذلك:

أن البشر، المقدر مجموعهم بألف وخمسين مليون، ينتمي كل على النصف الآخر، ويشكل أكتيرية هذا النصف الكثيـر نـساءـ المـدنـ. ومن النساءـ النساءـ هـنـ النوع

الذى عرف مقامه في الطبيعة بأنه هو الحافظ لبقاء الجنس ، وأنه يكفى للاف منه ملخص واحد ، وأن باقى الذكور حظهم أن يساقو للمخاطر والمشاق ، أو هم يستحقون ما يستحقه ذكر التحل . وبهذا النظر اقتسمت النساء مع الذكور أعمال الحياة قسمة ضيئزى ، وتحكمن بسن قانون عام به جعلن نصيبهن هين الأشغال بدعوى الضعف ، وجعلن نوعهن مطلوبًا عزيزاً بآياتهم العفة ، وجعلن الشجاعة والكرم سيدتين فيهن محمدتين في الرجال ، وجعلن نوعهن يهين ولا يهان ، ويظلهم أو يظلمون فيعان . وعلى هذا القانون يرببن البنات والبنين ، ويتعلّعن بعقول الرجال كما يشأن ، حتى إنهن جعلن الذكور يتوهّمون أنهن أجمل منهن صورة . والحاصل أنه قد أصحاب من سماهن بالنصف المضر ! ومن المشاهد أن ضرر النساء بالرجال يترقى مع الحضارة والمدنية على نسبة الترقى المضاعف . فالبدوية تشارك الرجل مناصفة في الأعمال والثمرات فتعيش كما يعيش ، والحضرية تسليط الرجل لأجل معيشتها وزيتها التي من ثلاثة وتعيه في أعمال البيت ، والمدنية تسليط ثلاثة من أربعة وتود الآخرين من الفرائش ، وهكذا تترقى بنات العواصم في أسر الرجال . وما أصدق بالمدنية الحاضرة في أوروبا أن تسمى المدينة النسائية لأن الرجال فيها صاروا أنعاماً للنساء .

ثم إن الرجال تقاسموا مشاق الحياة قسمة ظالمة أيضاً، فإن أهل السياسة والأديان ومن يتحقق بهم ، وعدهم لا يبلغ الخمسة في المائة . يتمتعون بمنصب ما يتجدد من دم البشر أو زيادة ، ينفقون ذلك في الرفه والإسراف . مثل ذلك أنهم يزبون الشوارع بملايين من المصابح لمرورهم فيها أحياناً متراوحة بين الملاهي والمواخير ولا يفكرون في ملايين من الفقراء يعيشون في بيوتهم في ظلام :

ثم أهل الصنائع التفيسة والكمالية والتجار الشرهون والمحتكرون وأمثال هذه الطبقة، وقدرون كذلك بخمسة في المائة، يعيش أحدهم بمثيل ما يعيش به العشرات أو المئات أو الآلاف من الصناع والزارع . وجريدة هذه القسمة المساواة المتباعدة الظالمة هي الاستبداد لا غيره . وهناك أصناف من الناس لا يعملون إلا قليلاً، إنما يعيشون بالحيلة كالسماسرة والمشعوذين باسم الأدب أو الدين، وهو لا يقدرون بخمسة عشر في المائة أو يزيدون على أولئك .

نعم لا يقتضى أن يتساوى العالم الذي صرف زهوة حياته في تحصيل العلم النافع أو الصنعة المقيدة بذلك الجاهل النائم في ظل الماء، ولا ذلك الناجر المجهد المحاضر بالكسول الحاصل، ولكن العدالة تقتضي غير ذلك التفاوت، بل تقتضي الإنسانية أن يأخذ الرافق بيد السافل فتقريره من منزلته ويقاربه في عيشه ويعينه على الاستقلال في حياته.

لا لا لا يطلب الفقير معاونة الغني، إنما يرجوه لا يظلمه، ولا ياتممه منه الرحمة، إنما ياتممه العدالة، لا يؤمن منه الإنفاق، إنما يأس أنه أليمته في ميدان مراجمة الحياة.

بسط المولى جلت حكمته سلطان الإنسان على الأكون، فطغى ويفنى ول nisi ربه وعبد المال وأجماله وجعلهم مئنه وسبقه، كأنه خلق خادماً لبطنه وعضوه فقط. لا شأن له بغير الغذاء والتحفظ. وبالنظر إلى أن المال هو الوسيلة المؤصلة للمجمال كاد أكبر هم للإنسان ينحصر في جمع المال، ولهذا يكتفى عنه بمعبود الآخر وبسر الوجود، وروى «كريسكوا» المؤرخ الروسي أن «كاترينا»<sup>(١)</sup> شكت كسل رعيتها، فارشدتها شيطانها إلى حمل النساء على الخلاعة، ففعلت، وأحدثت كسوة الماقضي، فهب الشبان المعماريون كتب المال لصرفه على ربوات الجمال، وفي كل فحص من ستين تصاعداً دخل خزيتها فاتسع لها مجال الإسراف. وهكذا المستبدون لا نهمهم الأخلاق إنما يهمهم المال.

\* \* \*

المال عند الاقتصاديين: ما ينفع به الإنسان، وعند الحقوقيين: ما يجزي فيه المتع والبذل، وعند السياسيين: ما تستعراض به القوة، وعند الأخلاقيين: ما تحفظ به أحية الشريفة، المال يستمد من الفيصل الذي أودعه الله تعالى في الطبيعة ونور أميسها، ولا يملك، أى لا ينحصر ب الإنسان، إلا بعمل فيه أو غير مقابل له، والمقصود من المال هو أحداثين لا ثالث لهما، وهما: تحصيل لذة، أو دفع ألم،

(١) كاترينا الثانية، أو العظيم (١٧٢٩ - ١٧٩٦م) حكمت الامبراطورية الروسية قبضة عليها من سنة

١٧٦٣ حتى ١٧٨٦م.

وَفِيهَا تَنْحُصُ كُلُّ مَفَاسِدِ الْإِنْسَانِ، وَعَلَيْهَا مِنْ أَحْكَامِ الشَّرَاعِ كُلُّهَا، وَالْخَاتِمُ  
الْمُخْتَلِفُ فِي طَبِّ الْمَالِ وَخَبِيشِهِ هُوَ الرَّجُدَانُ الَّذِي خَلَقَهُ اللَّهُ صَبِيْغَةُ النَّفْسِ، وَعَسْرُ عَنِهِ  
فِي الْقُرْآنِ رَبِّهَا فَأَلَّهُمَا فَجُورُهَا وَتَقْوَاهَا» (الشِّعْرُورُ: ٨). فَالرَّجُدانُ خَيْرٌ بَيْنِ الْمَالِ  
الْحَلَالِ وَالْمَالِ الْحَرَامِ.

ثُمَّ إِنَّ أَعْمَالَ الْبَشَرِ فِي تَحْصِيلِ الْمَالِ تَرْجِعُ إِلَى ثَلَاثَةِ أَصْوَلٍ :

- ١ - اسْتِحْضَارُهُ الْمَوَادِ الْأَصْلِيَّةِ .
- ٢ - تَهْبِيْتُهُ الْمَوَادِ لِلِّاِتِفَاعِ بِهَا .
- ٣ - تَوْزِيعُهَا عَلَى النَّاسِ .

وَهِيَ الْأَصْوَلُ الَّتِي تَسْمَى بِالْزَرْعَةِ وَالصَّنْعَةِ وَالْتِجَارَةِ، وَكُلُّ وَسِيلَةٍ خَارِجَةٍ عَنِ  
هَذِهِ الْأَصْوَلِ وَفِرْوَاهَا الْأُولَى فِيهِ وَسَائِلٌ ظَالِمَةٌ لَا خَيْرَ فِيهَا .

الْتَّمْوِلُ، أَيْ ادْخَارُ الْمَالِ؛ طَبِيعَةٌ فِي بَعْضِ أَنْوَاعِ الْحَيْوَانَاتِ الْدِيَنِيَّةِ كَالنَّمَلُ  
وَالنَّحْلُ، وَلَا أَثْرٌ لَهُ فِي الْحَيْوَانَاتِ الْمُرْتَقِيَّةِ غَيْرِ الإِنْسَانِ، الإِنْسَانُ تَطْبِعُ عَلَى التَّمْوِلِ  
لِدَوْاعِي الْحَاجَةِ الْمُحْقَقَةِ أَوْ الْمَوْهُومَةِ، وَلَا تَحْقِقُ لِلْحَاجَةِ إِلَّا عِنْدَ سَكَانِ الْأَرْضِ  
الْفَسِيقَةِ الشَّمَرَاتِ عَلَى أَهْلِهَا، أَوْ الْأَرْاضِيِّ الْمُعْرَضَةِ لِلْفَحْشَةِ فِي بَعْضِ السَّنِينِ،  
وَيَلْتَحِقُ بِالْحَاجَةِ الْمُحْقَقَةِ حَاجَةُ الْعَاجِزِينَ جَسْماً عَنِ الْأَرْتِرَى فِي الْبَلَادِ الْمُبَلَّةِ بِجُورِ  
الْمُطْبِعَةِ أَوْ جُورِ الْأَسْبِدَادِ، وَرَبِّيَا يَلْتَحِقُ بِهَا أَيْضًا الْصِّرْفُ عَلَى الْمُعْسَرِينَ وَعَلَى  
الْمَسَارِفِ الْعَوْمَمِيَّةِ فِي الْبَلَادِ الَّتِي يَنْقُصُهَا الْاِتِّقَامُ الْعَامِ .

وَالْمَرَادُ بِالْاِتِّقَامِ الْعَامِ مِعِيشَةِ الْاِشْتِرَاكِ الْعَوْمَمِيِّ الَّتِي أَسَّهَا الْإِجْمَيلُ بِتَخْصِيصِهِ  
عَشْرِ الْأَمْوَالِ لِلْمَسَاكِينِ، وَلَكِنْ لَمْ يَكُدْ يَخْرُجْ ذَلِكُمْ مِنِ الْقَوْةِ إِلَى الْفَعْلِ. ثُمَّ أَحَدَثَ  
الْإِسْلَامُ سَيْنَةَ الْاِشْتِرَاكِ عَلَى أَنْتِنَ نظامٍ، وَلَكِنْ لَمْ نَدْمِ أَيْضًا أَكْثَرَ مِنْ قَرْنَ وَاحِدٍ كَانَ فِيهِ  
الْمُسْلِمُونَ لَا يَجِدُونَ مِنْ بَدْفَعَوْنَ لَهُمُ الصَّدَقَاتِ وَالْكَفَاراتِ، وَذَلِكَ أَنَّ الْإِسْلَامِيَّةَ،  
كَمَا سَبَقَ بِيَانِهِ، أَسَسَتْ حُكْمَوْنَةَ أَرْسَتَرَاطِيَّةَ الْمَسْبِنِيِّ، دِيمُوقْرَاطِيَّةَ الْإِدَارَةِ، فَوَضَعَتْ  
لِلْبَشَرِ قَانُونَ مَؤْسَسًا عَلَى قَاعِدَةِ: أَنَّ الْمَالَ هُوَ قِيمَةُ الْأَعْمَالِ، وَلَا يَجْتَمِعُ فِي يَدِ  
الْأَغْنِيَاءِ إِلَّا بِأَنْوَاعِ مِنِ الْغَلْبَةِ وَالْخَدَاعِ .

فَالْعَدْلَةُ الْمَطْلُقَةُ تَنْخُصُ أَنْ يُؤْخَذَ قَسْمٌ مِنْ مَالِ الْأَغْنِيَاءِ وَيُرْدَدَ عَلَى الْفَقِيرَاءِ، بِحِيثُ

يحصل التعديل ولا يموت النشاط للعمل. وهذه القاعدة يسمى ما هو من نوعه أغلب العالم المتعدد الإفرينجي، وتعنى وزاءها الآن جمعيات منهم منظمة مكونة عن ملايين كثيرة، وهذه الجمعيات تقصد حصول التساوى أو التقارب في الحقوق والخاتمة المعاشرة بين الشر، وتعنى حد الاستبداد المطلق. فنطلب أن تكون الأراضى والأملاك الثابتة وألات المعامل الصناعية الكبيرة مشتركة الشيوع بين عامة الأمة، وأن الأعمال والثمرات تكون موزعة بوجوه متقاربة بين الجميع، وأن الحكومة نضع قوانين للشؤون كافة حتى الجزئيات وتقوم بتنفيذها.

وهذه الأصول، مع بعض التعديل، قررتها الإسلامية دينا، وذلك أنها قررت:

(أولاً). أثر العشور والزكاة وتقسيمها على أنواع المصادر العامة وأنواع المحتاجين، حتى المدينين. ولا يخفى على المدقق أن جزءاً من أربعين من رؤوس الأموال يقارب نصف الأرباح المعتدلة باعتبار أنها خمسة بالمائة سنوياً، وبهذا النظر يكون الأغنياء، فضاربي المجتمع مثلاً (١). وشكراً يتحقق فداء الأمة بأعباتها، وينبع تراكم الثروات المقرضة المولدة للاستبداد، المضرة بأخلاق الأفراد.

(ثانياً). قررت أحكام محكمة ثمنع محظور التواكل في الارتفاع، وتلزم كل فرد من الأمة، حتى اشتدى سعاده أو ملك قوت يومه أو النصاب على الأكثر، أن يسعى لرزقه بنفسه أو يموت جوعاً، وقد لا يتأتى أن يموت الفرد جوعاً إذا لم تكن حكومته مستعدة لضرس على بيده، معه ونشاهده يدافع استبدادها. وقد قبل: يبدأ الانفصال للعمل عند نهاية الخوف من الحكومة ونهاية الانكال على الغير.

(ثالثاً) - قررت الإسلامية ترك الأراضى الزراعية ملكاً لعامة الأمة، يستعينها ويستمتع بغير أنها العادلون فيها بالفسيهم فقط، وليس عليهم غير العشر أو الخراج الذى لا يجوز أن يتجاوز الخامس لبيت المال.

(رابعاً) - جاءت الإسلامية بقواعد شرعية كلية تصلح للإحاطة بأحكام الشؤون كافة حتى الجزئية الشخصية، وأنماط تنفيذها بالحكومة، كما تطلب، لأن غالب

(١) أي يتم وبين الجمهور علاقة في النشاط الاقتصادي مثل شركة «المضاربة» المعروفة في الفقه الإسلامي.

جمعيات الاشتراكيين، على أن هذا النظام الذي جاء به الإسلام، صعب الاجراء جداً، لأنه متوطن بسيطرة الكل ورضا، الأكثر وهبها.. ولأن هناك مفاسع أدوية يضر توزيعها ولا تسماح فيها التقويس، ولأن القانون الكافر الفروع يتغير حفاظه بسيطاً، ويكون معرضاً للتأويل حسب الأغراض، ولل اختلاف في تطبيقه حسب الأهواء، كما وقع فعلاً في المسلمين، فلم يمكنهم إجراء شريعتهم ببساطة وأمانة إلا عهداً قليلاً. ثم تشعبت معهم الأمور بطبيعة اتساع الملك والاختلاف طبعاً على الأداء. وقد الرجال الذين يمكنهم أن يسوقوا ملائكة من أنجاس الناس: الأنبياء والأوصياء، والحضرى والبدوى، بعضاً واحدة قروننا عديدة.

ولا غرو إذا كانت المعيشة الاشتراكية من أبدع ما يتصوره العقل. ولكن للأسف لم يبلغ البشر بعد من الترقى ما يكفي لتوسيعهم نظام التعاون والتضامن في المعيشة العالمية إلى إدارة الأمم الكبيرة. وكم جربت الأمم ذلك فلم تنجح فيها إلا الأمم الصغيرة مدة قليلة. والسبب كما تقدم هو مجرد صعوبة التحليل والتوجه بين الصواب والمصالح الكثيرة المختلفة. والتأمل في عدم انتظام حالة العلاقات كبيرة، يقنع حالاً بأن النكامل والتضامن غير ميسورين في الأمم الكبيرة. وإنها يمكن حل مقدور للمسألة الاجتماعية هو ما يأتي:

- ١ - يكون الإنسان حرًا مستقلًا في شئونه كأنه خلق وحده.
- ٢ - تكون العائلة مستقلة كأنها أمة وحدها.
- ٣ - تكون القرية أو المدينة مستقلة كأنها قارة واحدة لا علاقه لها بغيرها.
- ٤ - تكون القبائل في الشعب أو الأقاليم في المسلكة كأنها إمارات كل منها مستقل في ذاته، لا يربطها بغيرها نظامها الاجتماعي وهو الجنس أو الدين أو الملك غير مغضض التحادب المذاع من المؤفوع في نظام اخر لا يلائم صناع حياته.

312 50 412

ثم إن التمويل لأجل الحاجات السالفة الذكر، وبقدرها فقط، محمود بشارة  
شروط، والا كان حرص التمويل من أقبح الخصال:

الشرط الأول: أن يكون إحراء المال بوجه مشروع حلال، أي بإحرازه من بذل

الطبيعة، أو بالمعارضة، أو في مقابل عمل أو في مقابل ضمان، على ما تقوم بتفصيله الشرايع المدنية.

والشرط الثاني: الا يكون في التحول تضييق على حاجيات الغير، كاحتكار  
الضروريات، او مزاحمة الصناع والعمال الضعفاء، او التغلب على المباحثات مثل  
امتلاك الاراضي التي جعلها خالقها غرحا لمحلوقاته كافة، وهي امهم ترضعهم لمن  
جهازاتها وتغذيتهم بشمراتها وتأويتهم في حصن اجزائها، فجاء المستبدون الظالمون  
الأولون ووضعوا أصولا حمايتها من أياتها وحالوا بينها. وهذه إن لم تكن قد  
حملها ألف مستبد مالي من الإنكليز، ليتمتعوا بشئ أو ثلاثة أربع ثمرات أتعاب  
عشرة ملايين من البشر الذين خلقوا من تربة إنجلترا. وهذه مصر وغيرها تقرب من  
ذلك حالا وستغدوها مالا. وكم من البشر في أوروبا المتقدمة، وخصوصا في لندن  
وباريس، لا يجد أحدهم أرضا ينام عليها متهددا، بل ينامون في الطبقية السفلية من  
البيوت حيث لا ينام البقر، وهم قادعون صافوفا يعتمدون بصدورهم على حبال من  
مسد منصوبة أفقية يتلوون عليها يمنة ويسرة.

وحكومة الصين المختلة النظام في نظر التمددىن لا تجيز قوانينها أن يتلوك الشخص الواحد أكثر من مقدار معين من الأرض لا يتجاوز العشرين كيلو مترًا مربعًا، أي نحو خمسة أفدنة مصرية أو ثلاثة عشر دونمًا عثمانية، وروسيا المستبدة القاسية في عرف أكثر الأوروبيين وضعت أخيراً الولايات المتحدة البولونية والغربية قانوناً أشبه بقانون الصين، وزادت عليه أنها منعت سماع دعوى دين غير مسجل على فلاحة، ولا تأذن لفلاح أن يستددين أكثر من نحو خمسة فرنك. وحكومات الشرق إذا لم تستدرك الأمر فتضيع قانوناً من قبيل قانون روسيا، تصبح الأراضي الزراعية بعد خمسين عاماً أو قرناً على الأكثر كأيرلاندا الإنكليزية المسكينة، التي وجدت لها في مدى ثلاثة قرون شخصاً واحداً حاول أن يرحمها فلم يفلح، وأعلى به غلامستون<sup>(١)</sup>، على أن الشرق زرعاً لا يبعد في ثلاثة قرناً، يتمسّ له الرحمة.

والشرط الثالث خواز التمويل، هو: الا يتجاوز المال قدر الحاجة بكثير، لأن إفراط الثروة مهلكة للأخلاق الحميدة في الإنسان، وهذا معنى الآية: «إن الإنسان

(١) ولیع ابیرارت (١٨٠٩-١٨٩٨م) عن دعاهة المسابقة البريصلين في القرن التاسع عشر.

لطفى ١: أن رأى واستغنى (العنوان: ٦، ٧)، والصراع السماوية كلها ويدرك الحكمة الأخلاقية والمعبرانية حرمت الربا عبارة لأخلاق المرايin من الفساد، لأن الربا هو كسب بدون مقابل مادي ففيه معنى الغصب، وبدون عمل، لأن المرايin يكسب وهو نائم، ففيه الألفة على البطلة، ومن دون تعرض خسائر طبيعية، كالتجارة والزراعة والأملاك، ففيه النماء المطلق المؤدى لانحصر الثروات، ومن الموارد الاقتصادية المتفق عليها أن ليس من كسب لا عار ولا احتكار فيه أرباح من الربا مهما كان معتدلاً، وأن بالربا تربو الثروات فيختل التوازن أو التقارب بين الناس.

وقد نظر الماليون وبعض الاقتصاديin من أنصار الاستبداد فى أمر الربا فقالوا: إن المعذل منه شافع بل لا يد منه، أولاً: لأجل قيام المعاملات الكبيرة، وثانياً: لأجل أن النقود الموحودة لا تكفى للتداول فكيف إذا أمسك المكترون قسماً منها أيضاً، وثالثاً: لأجل أن كثيرين من المسؤولين لا يعرفون طريق الاستریاح أو لا يقدرون عليهما، كما أن كثيراً من العارفين بها لا يجدون رؤوس أموال ولا شركاء عناء، فهذا النظر صحيح من وجده إثناء ثورات بعض الأفراد، أما السياسيون أشخاصاً أكبر من نفعها، لأنها تذكر الاستبداد الداخلي فتجعل الناس صنفين: عبداً وأسيراً، وتقوى الاستبداد الخارجي فتسهل للأمم التي تغنى بعناء أفرادها التعدي على حرية واستقلال الأمم الضعيفة، وهذه مقاصد فاسدة في نظر الحكمة والعدالة ولذلك يقتضى محريم الربا تحريعاً مغلظاً.

\* \* \*

حرص التمويل، وهو الضم القبيح، يخفّ كثيراً عند أهالي الحكومات العادلة المستقرة، ما لم يكن فساد الأخلاق متغلباً على الأهالي كأكثر الأمم المتقدمة في عهدهنا، لأن فساد الأخلاق يزيد في التسلل إلى التمويل في نسبة الحاجة الإضافية، ولكن تحصيل الثروة الطائلة في عهد الحكومة العادلة عسير جداً، وقد لا يتأتى إلا من طريق المرايأة مع الأمم المتحضرة، أو التجارة الكبيرة التي فيها نوع احتكار، أو الاستعمار في البلاد البعيدة مع المخاطرات، على أن هذه المصارعة تكون مفروضة بلذة عظيمة من نوع لذة من يأكل ما طبخ أو يسكن ما بني.

وحرص التمول القبيح يشتد كثيراً في رؤوس الناس في عهد الحكومات المستبدة حيث يسهل فيها تحصيل الثروة بالسرقة من بيت المال، وينتعدى على الحقوق العامة، ويغصب ما في أيدي الضعفاء، ورأس مال ذلك هو أن يترك الإنسان الدين والوجدان والحياة حانياً وينحط في أخلاقه إلى ملامحة المستبد الأعظم أو أحد أعوانه وعماله. ويكتفيه وسيلة أن يتصل بباب أحدهم ويقترب في اعتاته، ويظهر له أنه في الأخلاق من أمثاله وعلي شاكلته، ويرهن له ذلك بأشباه من التسلق وشهادة الزور، وخدمة الشهوات، والتجسس، والدلالة على السلب ونحو ذلك، ثم قد يطلع هذا المتسلب على بعض الحقائق والأسرار التي يخاف رجال الاستبداد من ظهورها خوفاً حقيقياً أو وهمياً، فيكسب المتسلب رسوخ القدم وبصير هو باباً لغيره، وهكذا يحصل على الثروة الطائلة إذا ساعده المظروف على النبات طريراً. وهذا أعظم أبواب الثروة في الشرق والغرب، وبه التجار بالدين ثم الملاهي ثم الربا الفاحش، وهي ينس المكاسب ويشن ما تؤثر في افساد أخلاق الأمم.

وقد ذكر المدقون أن ثروة بعض الأفراد في الحكومات العادلة أضر كثيراً منها في الحكومات المستبدة، لأن الأغنياء في الأولى يصررون قوتهم المالية في إفساد أخلاق الناس وإخلال المساواة وإيجاد الاستبداد. أما الأغنياء في الحكومات المستبدة فيصيرون ثروتهم في الأبهة والتعاظم إرهاقاً للناس وتعرضاً للسفالة الحقيقة المنصبة عليهم بالتعالي الباطل، ويسرقون في الأموال في الفسق والفسور.

بناء عليه، ثروة هؤلاء يتعجلها الزوال حيث يغتصبها الأقوى منهم من الأضعف، وقد يسبب المستبد الأعظم في لحظة و بكلمة، وترويل أيضاً، والحمد لله، قبل أن يتعلم أصحابها أو زورائهم كيف تحفظ الثروات وكيف تنمو، وكيف يستعبدون بها الناس استعباداً أصولياً مستحكماً، كما هو الحال في أوروبا المدنه المهددة بشروط الفوضويين بسبب اليأس من مقاومة الاستبداد المالي فيها

ومن طبائع الاستبداد أنه لا يظهر فيه أثر فقر الأمة ظهروا علينا إلا فجأة فريب فضاء الاستبداد نفسه، وأسباب ذلك أن الناس يقتلون في النسل وتكثرون فياتهم ويكثر تغريبتهم، ويسعون أملائكم من الأجانب فتنتلص الثروة وتكثر التغود بين الأيدي، وينتشرت من ثروة ونفوذ تشبه بشوه المذبح.

\* \* \*

ولنرجع إلى بحث طبيعة الاستبداد في مطلق المال فأقول: إن الاستبداد يجعل المال في أيدي الناس عرضة لسلب المستبد وأعوانه وعماليه غصباً، أو بحججة باطلة، وعرضة أيضاً لسلب المعذبين من المقصوص والمحتالين المراتعين في ظل أمان الإدارية الاستبدادية. وحيث المال لا يحصل إلا بالمشقة فلا تختار النقوس الإقدام على الماء مع عدم الأمن على الانتقام بالثمرة.

حفظ المال في عهد الإدارة المستبدة أصعب من كسبه، لأن ظهور أثره على صاحبه مجلبة لأنواع البلاء عليه، ولذلك يضطر الناس زمن الاستبداد لاخفاء نعمة الله والتظاهر بالفقر والفاقة، ولهذا ورد في أمثال الأسراء: أن حفظ درهم من الذهب يحتاج إلى قنطرة من العقل، وأن العاقل من يخفى ذهب وذهب، وأن أسعد الناس الصعلوك الذي لا يعرف الحكم ولا يعرف فونه.

ومن طبائع الاستبداد أن الأغنياء أعداؤه فكرا وأوتاده عملا، فهم رباطط المستبد يذلهم فيستون ويستدرهم فيحيتون، ولهذا يرسخ الذل في الأمم التي يكثر أغنياؤها، أما الفقراء فيخافهم المستبد خوف النعجة من الذئاب، ويتحبب إليهم بعض الأعمال التي ظاهرها الرأفة، يقصد بذلك أن يغضب أيضا قلوبهم التي لا يملكون غيرها، والفقراء كذلك يخافونه خوف دناءة وندالة، خوف العياث من العقاب، فهم لا يجررون على الافتخار فضلا عن الإنكار، كأنهم يتوهمون أن داخل رؤوسهم جوايس عليهم، وقد يبلغ فساد الأخلاق في الفقراء أن يسر لهم فعلا رضا المستبد عنهم بأى وجه كان رضاوه.

وقد خالف الأخلاقيون المتأخرون أسلافهم في قولهم: ليس الفقر بعيوب، فقالوا: الفقر أبو المعاتب، لأنه مفتقر للغير والغناء استغناء عن الناس. ثم قالوا: الفقر يذهب بعزة النفس ويفضي إلى خلع الحياة. وقالوا: إن حُسن اللباس والأمنية والتنعم في المعيشة تأثيراً مهماً على نفوس البشر، خلافاً لمن يقول: ليس المroe بطيلسانه. وحديث «اخشوا شنوا فإن النعم لا تدوم»<sup>(١)</sup> هو لأنّه يحمل على التسوع جسمًا على المشاق في آخر روب والأسفار وعند الحاجة. وقالوا: إن رغد العيش ونعمته من أعظم الحاجات، به تعلو الهمة ولأجله تفتحن العظام.

(١) هذه الـواية بالمعنى وليس باللغة.

يقال في مدح المال: إن أكبر ما يحل المشكلات الزمان والمال. القوة كانت للعصبية ثم صارت للمعلم ثم صارت للمال. العلم والمال يطيلان عمر الإنسان حيث يجعلان شيئاً خالداً كشيابه. لا يصان الشرف إلا بالدم ولا يتأتي العزة إلا بالمال. قد مضى مجد الرجال وجاء مجد المال. وورد في الأثر: «إن اليد العليا خير من اليد السفلية»<sup>(١)</sup>. وإن الغنى الشكر أفضلي من الفقر الصابر<sup>(٢)</sup>. ولم يكن قد يلماً أهمية للثروة العمومية، أما الآن وقد صارت المحاربات محض مغالبات علم ومال، فتصبح للثروة العمومية أهمية عظمى لأجل حفظ الاستقلال. على أن الأم المأسورة لا نصيب لها من الثروة العمومية، بل متزلفها في المجتمع الإنساني كأنعدم تتقابلها الأيدي. ولا تعارض هذه المقادير ثروة اليهود لأنها ثروة غير مزاحمت عليها، لأنها فيما يقوله آباء المؤمن في بها ثروة رأس مالها الناموس ومصرها الملائكة والمغامرة والربا والغش والمحاربات. ولا يخلو هذا القول من التحامل عليهم حسداً من يقدموهم إقدامهم ولا ينالون مثاليهم.

هذا وللإمام الكبير افاث على الحياة الشريفة ترتعد منها فرائص أهل الفضيلة والكمال : الذين يقضلون الكفاف من الرزق مع حفظ الحرمة والشرف على أملاك دواعي الشرف والشرف . وينظرون إلى المال الزائد عن الحاجة الكمالية على أنه بلا ، في بلاء في بلاء ، أى أنه بلا من حيث التعب في تحصيله ، وبلا من حيث الفلق على خطيئة . وبلا من حيث الافتخار بiamانه ، وأما المكتفى فيعيش « هلمتنا هستريحا آمنا »<sup>(٣)</sup> بعض الأمان على دينه وشرفه وأخلاقه .

قرر الأخلاقيون أن الإنسان لا يكون حرًا تماماً مالم تكن له صنعة مستقل فيها، أي غير موصوس لأحد، لأن حرية الشخصية تكون تابعة لارتباطه بالرؤساء، وعليه تكون أقبح الوظائف هي وظائف الحكومة. وقالوا إن للصنعة تأثيراً في الأخلاق والأيمال، وهي من أصدق ما يسئل به على أحوال الأفراد والآقوام. فالموظفون في الحكومة مثلاً يفقدون الشرفية والمعاطف العالية تبعاً لصنيعتهم التي من مقتضياتها عدم الشعور بتبعة أعمالهم. ويقال الحكمة إن العاجز يجمع المال بالشتيء في الكربلاء

$$\frac{1}{2} \leq \beta \leq \tan^{-1} z(\beta)(3)$$

(٢) حسنه العز و الحمد لله رب العالمين

(٢) في العشة الأولى، وفي الأمان، المتهم: أمين

يجمعه بالكتسب، و قالوا: إن أفال كسب يرضي به العاقل ما يكفي معاشه باقتصاد  
وقالوا: خير المال ما يكفي صاحبه ذل القلة وطغيان الكثرة. وهذا معنى الحديث  
«فاز المخفون»<sup>(١)</sup> وحديث «اسأوا الله الكفاف من الرزق»<sup>(٢)</sup>. ويقال: الغنى غنى  
القلب، والغنى من فلت حاجته، والغنى من استغنى عن الناس. وقال بعض  
الحكماء: كل إنسان فقير بالطبع، ينقصه مثل ما يملك، فمن يملك عشرة يرى نفسه  
محتاجاً لعشرة أخرى، ومن يملك ألفاً يرى نفسه محتاجاً لآلف أخرى. وهذا معنى  
الحديث: «لو كان لابن آدم واد من ذهب أحب أن يكون له واديان»<sup>(٣)</sup>.

ولا يقصد الأخلاقيون من الترهيد في المال التشبيط عن كسبه، إنما يقصدون إلا  
ينجاوز كسبه الطرائق الطبيعية الشرفية. أما السياسيون فلا يهمهم إلا أن تستعين  
الرعاية بأى وسيلة كانت، والغربيون منهم يعيرون الأمة على الكسب ليشاركونها،  
والشرقيون لا يخترقون في غير سلب المرجوء، وعده من جملة النعم، وفى  
الاستبدادين الغربيين والشرقيين، التي منها أن الاستبداد الغربي يكتنف أحكاماً راسخة  
وأشد وطأة ولكن مع الدين، والشرقي يكتنف معتقداً سريعاً الزوال ولكنه يكتنف  
من عجلاً، ومنها أن الاستبداد الغربي إذا ما تبدل بحكومة عدلة تفهم ما ساعدت  
الظروف أن تقيم، أما الشرقي فيزول وبخلفه استبداد شر منه، لأن من دأب  
الشرقيين إلا يفتكروا في مستقبل قريب، كان أكبر همهم متصرف إلى ما بعد الموت  
فقط، أو أنهم متلون بضر البصر.

وخلالمة القول، إن الاستبداد داء أشد وطأة من الوباء، أكثر هو لا من الحرير،  
أعظم تخريباً من السيل، أذل للتفوس من السؤال. داء إذا نزل بقوم سمعت  
أرواحهم هاتف السماء ينادي: القضاء، القضاء، والأرض تتاجي وبها يكشف  
البلاء. الاستبداد عهد أشني الناس فيه العقلاء، والأغباء، وأسعدتهم حب الدنيا  
والفقراء، بل أسعدهم أولئك الذين يتعجلهم الموت فيحسدهم الأحياء!

\* \* \*

(١) درر البراءة للعنسي، طابع، بـ المخطوطة

(٢) هذه زرارة للعنسي، طابع، بـ المخطوطة

(٣) روعة البحيري ومسانه

## الاستبداد والأخلاق

الاستبداد يتصرف في أكثر الأميال الطبيعية والأخلاق الحسنة، فيضعفها أو يفسدها أو يمحوها، فيجعل الإنسان يكفر بنعم مولاه، لأنه لم يملكتها حرّ الملك ليحمدّه عليها حرّ الحمد، و يجعله حاقداً على قومه لأنهم عون لبلاء الاستبداد عليه، وفاقداً حبّ وطنه، لأنه غير أمن على الاستقرار فيه ويردّ لو انقلب منه، وضعيف الحبّ لعائلته؛ لأنه ليس مطمئناً على دوام علاقته معها، ومختل الثقة في صداقته أحبابه، لأنه يعلم منهم أنّهم مثله لا يملكون الكافر، وقد يضطرون لاصرار صديقهم بل وقتلهم وهم باكون. أسير الاستبداد لا يملك شيئاً ليحرّص على حفظه، لأنّه لا يملك مالاً غير معرض للسلب، ولا شرقاً غير معرض للاهانة. ولا يملك الجاهل منه أمالاً مستقبلة ليتبعها ويشقى كما يشقى العاقل في سبيلها.

وهذه الحال تجعل الأسير لا يدوفق في الكون لذلة نعيم غير بعض الملامات البهيمية. بناء عليه يكون شديد الحرّص على حياته الحيوانية وإن كانت تعيسة، وكف لا يحرّص عليها وهو لا يعرف غيرها. أين هو من الحياة الأدبية؟ أين هو من الحياة الاجتماعية؟ أما الآحرار ف تكون متزلّة حياتهم الحيوانية عند هم بعد مراتب عديدة، ولا يعرف ذلك إلا من كان منهم، أو من كشف الله عن بصيرته.

ومثال الأسراء في حرصهم على حياتهم الشيوخ، فإنّهم عندما تمسّ حياتهم كلّها أسفاماً وألاماً ويقرّبون من أبواب القبور، يحرّصون على حياتهم أكثر من الشباب في مقتبل العمر، في مقتبل الملأ، في مقتبل الأمال.

الاستبداد يسلب المرأة المكرية فيفضي الأجسام فوق خستانها بالتشذّع، فتسرّع

العقل ويختلي الشعور على درجات متفاوتة في الناس . والعموم، الذين هم قليلو  
المادة في الأصل، قد يصل مرضهم العقلي إلى درجة قريبة من عدم التمييز بين الخير  
والشر في كل ما ليس من ضروريات حياتهم الحيوانية . ويصل تسلل إدراكهم إلى  
أن مجرد أشار الأبهة والعظمة التي يرونها على المستبد وأغواه تهدر أبصارهم ،  
ومجرد سمع الناظر التفخيم في وصفه وحكايات قوته وصراحته يزيع أفكارهم ،  
فيرون ويفكرون أن الدواء في الداء ، فيتصاعون بين يدي الاستبداد انصياع العتم  
بين أيدي الذئاب حيث هي تحرى على قدميها جاهدة إلى مقر حتفها .

ولهذا كان الاستبداد يستولي على تلك العقول الضعيفة للعامة . فضلاً عن  
الأجسام، فيفسدها كما يريده ، ويغلب على تلك الأذهان الضئيلة فيشوش فيها  
الحقائق ، بل البديهييات . كما يهوى ، فيكون مثلكم في انتقامهم الأعمى للاستبداد .  
ومقاومتهم للرشد والإرشاد ، مثل تلك الهوام التي تترامي على النار ، وكم هي  
تعالب من يريد حجزها على الهلاك . ولا غرابة في تأثير ضعف الأحجام على  
الضعف في العقول . فإن في المرضى وخفة عقولهم ، وذوق العناهات ونقص  
إدراكهم . شاهدوا بينما كافينا يقاس عليه نقص عقول الأسراء المؤسأء بالنسبة إلى  
الأحرار السعداء ، كما يظهر الحال أيضا بأقل فرق بين الفتىين من الفرق بين في قوة  
الأجسام وغزاره الدم واستحكام الصحة وجمال الهيئة .

ربما يستربب المطالع الليبب ، الذي لم يتعب فكره في درس طبيعة الاستبداد ،  
من أن الاستبداد المشئوم كيف يقوم على قلب الحقائق . مع أنه إذا دق النظر يتجلّى  
له أن الاستبداد يقلب الحقائق في الأذهان . ويرى أنه كم ممكن بعض القباضرة  
والملوك الأوليين من اللذاعب بالأديان تأييدا لاستبدادهم فاتبعهم الناس . ويرى أن  
الناس وضعوا الحكومات لأجل خدمتهم . والاستبداد قلب الموضوع ، فجعل الرعية  
خادمة للزعامة فقبلوا وقنعوا . ويرى أن الاستبداد استخدام قوة الشعب ، وهي هي  
قوة الحكومة . على مصالحهم لا مصالحهم فييرتضوا ويذعنوا . ويرى أنه قد قبل  
الناس من الاستبداد ما ساقهم إليه من اعتقاد أن طالب الحق فاجر ، وتارك حقه  
مطبع ، والمشتكى المتظلم عمسد ، والنبية المدقق ملحد . والخاليل المسكون صالح  
لغير . وقد اتبع الناس الاستبداد في تسميد التسيع فيضرلا ، والخيرة عداوة ،

والشهامة ختوا، والخمية خمافة، والرخمة مرضها، كما جازوا على اعتبار أن التفاقة سياسة، والتحليل كياسة، والدناءة لطف، والتذلة دماثة.

ولالغراة في تحكم الاستبداد على الحقائق في أفكار البسطاء، إنما الغريب إن غالءه كثيراً من العقلاً، ومنهم جمهور المؤرخين الذين يسمون الفاتحين العظيمين بالرجال العظام، وينظرون إليهم نظر الإجلال والاحترام مجرد أنهما كانوا أكثر رواية في قتل الإنسان، وأسرفوا في تخريب العمران. ومن هذا القبيل في الغراة إعلاء المؤرخين قدر من جاروا المستبددين، وحازوا القبول والرواجة عند الظالمين. وكذلك افتخار الأخلاف بأسلافهم المجرمين الذين كانوا من هؤلاء الأعوان الأشرار.

وقد يظن بعض الناس أن للاستبداد حسنات مفقودة في الإدارة الخرة، فيقولون مثلاً: الاستبداد يدين الطباع ويلطفها، والحق أن ذلك يحصل فيه عن فقد الشهامة لا عن فقد الشراسة. ويقولون: الاستبداد يعلم الصغير الجاهل حسن الطاعة والانقياد للكبير الحبير، والحق أن هذا فيه عن خوف وجابة لا عن اختيار وإذعان. ويقولون: هو يربى التفوس على الاعتدال والوقوف عند المحدود، والحق أن ليس هناك غير انكماش ونقمهر. ويقولون: الاستبداد يقلل الفسق والفحوج، والحق أنه عن فقر وعجز لا عن عفة أو دين. ويقولون هو يقلل التعديات والجرائم، والحق أنه يمنع ظهورها ويخفيها فيقتل تعديدها لا أعدادها.

\* \* \*

الأخلاق أثمار بذرها الوراثة، وترتبتها التربية، وسقيتها العلم، والقادسون عليها هم رجال الحكومة، بناء عليه تفعل السياسة في أخلاق البشر ما تفعله العناية في إثاء الشجر.

نعم: الأقوام كالآجام، إن تركت مهملة تراحمت أشجارها وأفلادها<sup>(١)</sup>، وقسم أكثرها، وتغلب قويها على ضعيفها فأهلكله، وهذا مثل القبائل المتوحشة، وإن صادفت بستانيها يهمه بقاوها وزرها فذيرها حسيناً تطلب طباعها، قويت وأينعت وحسنت ثمارها، وهذا مثل الحكومة العادلة. وإذا بللت بستانى جدير بأن

(١) نيلاد الأرض: كثورها

يسعى خطابا لا يعنيه إلا عاجل الاتساع، أفسدتها وخرابها، وهذا مثل الحكومة المستبدة. ومتى كان الخطاب غيريال لم يخلق من قرابة تلك الديار وليس له فيها فحوار ولا يتحقق منها عذر. إنما همه الحصول على القاعدة الفعلية ولو بقليل الأصول، فهناك الطامة وهناك البوار. فبناء على هذا المثال يكون فعل الاستبداد في أخلاق الأم فعل ذلك الخطاب الذي لا يرجى منه غير الإفساد.

لا تكون الأخلاق أخلاقا مالم تكن ملكة مطردة على قانون فطري تتف适用 أولًا وظيفة الإنسان نحو نفسه، فيثانيا: وظيفته نحو عائلته، وثالثا: وظيفته نحو قومه، ورابعا: وظيفته نحو الإنسانية. وهذا القانون هو ما يسمى عند الناس بالناموس.

ومن أين لأسير الاستبداد أن يكون صاحب ناموس وهو كالحيوان المملوك للعنان، يقاد حيث يراد، ويعيش كالمريض يهرب حيث يهرب الريح. لأن نظام ولا إرادة؟ وما هي الإرادة؟ هي أم الأخلاق، هي ما قبل فيها تعظيم الشأنها: لو حارت عبادة غير الله لاختار العقلاء عبادة الإرادة! هي تلك الصفة التي تفصل الحيوان عن النبات في تعريفه بأنه متحرك بالإرادة. فالأسير إذن دون الحيوان لأنه يتصرف بغير إرادة غبيه لا بإرادة نفسه. وللهذا قال الفقهاء: لا بد للرقيق في كثير من أحواله، إنما جرى تابع لنفيه مولاه. وقد يغدر الأسير على فساد أخلاقه، لأن فاقد الخبر غير مؤاخذ عقلاً وشرعياً.

أسير الاستبداد لا نظام في حياته، فلا نظام في أخلاقه. قد يصبح غنياً فيضمحي شجاعاً كريماً، وقد يمسي فقيراً فيبيت جباناً خسيساً. وهكذا كل شؤونه تشبه الفوضى لا ترتيب فيها، فهو يتبعها بلا وجهة. أسير الاستبداد قد يغدر ويرجو أو لا يرجو، ويبغي عليه فینصر أو لا ينصر، ويحسن قيكافاً أو يرهق، ويسىء كثيراً فيعنى وقليلاً فيشنق، ويح نوع يوماً فيضوى، ويختصب يوماً فيتشمم، يويده أيامه فيمنع، ويأبى شيئاً فيرمي؟ وهكذا يعيش كما تفترضه الصدف أن يعيش، ومن كانت هذه حاله كيف يكون له خلاق؟ وإن وجد ابتداء يتعذر استمراره عليه، فلهذا لا تخوز الحكمة الحكم على الأسراء بخير أو شر.

أقل ما يؤثره الاستبداد في أخلاق الناس. أنه يرغم حتى الأخبار منهم على ألفة الربا والتفاق، ولبس الميتان. وأنه يعين الأشرار على اجراء غلى نفوسهم اعني

من كل تبعة ولهم أدبية، فلا اعتراض ولا انتماء ولا افتتاح، لأن أكثر أفعال الأسرار تبقى مستوراً، يلقي عليها الاستبداد رداء خوف الناس من نبأ الشهادة على ذي شر وعقبى ذكر الفاجر بما فيه، ولهذا اشاعت بين الأسراء قواعد كثيرة باطلة كقولهم: إذا كان الكلام من فضة فالسكتون من ذهب، وقولهم: البلاء سوكول بالعقل، وقد تغاليوا عليهم في سد أبوابهم حتى حملوا بهم أمثال هذه الأقوال من الحكم النبوية، وكم هجوا لهم الهجو والغيبة بلا قيد، فهم يقررون: «لا يحب الله الجحود بالسوء من القول» ويعفلون بقية الآية وهي: «إلا من ظلم»

(الناء: ١٤٨).

أقوى ضاط للاخلاق: النهي عن المنكر بالتصححة والتوبخ، أي يحرض الأفراد على حراسة نظام الاجتماع، وهذه الوظيفة غير مقدورة عليها في عهد الاستبداد لغير ذوي المتعة من الغيورين، وقليل ما هم، وقليلاً ما يفعلون، وقليلاً ما يفیدون بهم، لأنه لا يمكنهم توجيهه لغير المستضعفين الذين لا يملكون ضراولاً لفعاً، بل لا يملكون من أنفسهم شيئاً، ولأنه ينحصر موضوع نهيهم فيما لا تخفي قبائحه على أحد من الرذائل التفصية الشخصية فقط. ومع ذلك فالجحور لا يرى بدا من الاستئاء المخل للقواعد العامة كقوله: السرقة قبيحة إلا إذا كانت استرداداً منها، والكذب حرام إلا للمظلوم. والموظفوون في عهد الاستبداد لم يحظوا بالإرشاد يكونون مطلقاً، ولا أقول غالباً، فمن المافقين الذين نالوا الوظيفة بالعمل، وما يبعد هؤلاء عن التأثير، لأن النصح الذي لا إخلاص فيه هو بذر عقيم لا ينت، وإن نسب كان رباء كاسنة، تم إن النصح لا يعيد شيئاً إذا لم يصادف أذنا تتطلب سمعاه، لأن النصيحة وإن كانت عن إخلاص فهي لا تتجاوز حكم البذر الحسي: إن ألقى في أرض صالحة نبت، وإن ألقى في أرض فاحلة نمات.

أما النهي عن المكرات في الإدارة الحرة، فيمكن لكل غيور على نظام قومه أن يقوم به بأمان وإخلاص، وأن يوجه سهام فوارصه إلى الضعفاء والأقواء سواء، فلا يخسر بها الفقيه المجرح الفؤاد، بل تستهدف أيضاً ذوى الشوكة والعناد. وأن يخرب في كل واد حتى في مراضع تحفيف القلم ومراقبة الحكام، وهذا هو

النصح الإنذاري الذي يهدى ويحذى ، والذى أطلق عليه النبي عليه السلام اسم  
«الدين» تعظيمًا ل شأنه فقال : «الدين النصيحة»<sup>(١)</sup>

ولما كان خبط أخلاق الطبقات العليا من الناس أهم الأمور . أطلقت الأمم الحرة  
حرية الخطابة والتاليق والمطبوعات مستثنية القذف فقط . ورأى أن تحمل مسيرة  
الفترضى فى ذلك خبر من التحدى ، لأنه لا مانع للحكم أن يجعلوا الشعراة من  
التقييد سلسلة من حديد ، يختنقون بها عبدو نهم الطبيعية ، أي الحرية . وقد حمى  
القرآن قاعدة الإطلاق بقوله الكريم : « ولا يضار كاتب ولا شهيد » (المترفة : ٢٨٢) .

\* \* \*

### الخصال تنقسم إلى ثلاثة أنواع :

النوع الأول : الخصال الحسنة الطبيعية ، كالصدق والأمانة والهمة والدافعة  
والرحمة ، والقبيلة الطبيعية كالرياء والاعتداء والجبانة والقسوة ، فهذا القسم  
تضارفت عليه كل الطبائع والشرائع .

والنوع الثاني : الخصال الكمالية التي جاءت بها الشرائع الإلهامية كتحسين الإيثار  
والغفرة وتنبيح الإناء والظلم ، وهذا القسم يوجد فيه ما لا تدرك كل العقول حكمته  
أو حكمته تعميمه ، فيتمثله المتسبون للدين احتراماً أو خوفاً .

والنوع الثالث : الخصال الاعتية وهي ما يكتسبه الإنسان بالوراثة أو ذاتية أو  
بالألفة ، فيستحسن أو يستنبح على حسب أمياله ما لم يضطر إلى التحول عنها .

ثم إن التدقيق يفيد أن الأقسام الثلاثة تشترك وتشترك ويؤثر بعضها في بعض ،  
فيصير مجموعها تحت تأثير الألفة المديدة ، بحيث كل خصلة منها ترسخ أو تزيل  
حسبما يصادفها من استمرار الألفة أو انقطاعها . فالقاتل مثلاً لا يستكر شبيعته في  
المرة الثانية كما استنبحها من نفسه في الأولى . وهكذا يخف الجرم في وقته ، حتى  
يصل إلى درجة التلذذ بالقتل كأنه حق طبيعي له ، كما هي حالة الجبارين وغالب

البسرين ، إهر اقى لسيف أو إزهاق بالقلم ، ولا فرق بين القتل بقطع الأوداج وبين الإماتة بإبراث الشقاء غير التسريع والإبطاء .

أمير الاستبداد العريق فيه يرث شر الخصال ، ويتربي على أشرها ، ولابد أن يصححه بعضها مدقى العمر . بناء عليه ، ما أبعد عن خصال الكمال ، ويكتفيه مفسدة لكل الخصال الحسنة الطبيعية والشرعية والاعتبارية تلبيه بالرياء اضطرارا حتى يالفه ويصير ملكة فيه ، فيفقد بسيمه ثقة نفسه بنفسه لأنه لا يجد خلقا مستقرأ فيه ، فلا يمكنه مثلا أن يجزم بأماتته ، أو يضمن ثباته على أمر من الأمور فيعيش سعي النظر في حق ذاته متربدا في أعمالاته ، لرأي نفسه على إهماله شؤونه ، شاعرا بفتور حمه ونقص مرؤونه ، ويفنى طول عمره جاهلا مورد هذا الخلل ، فيتهم الخالق ، والخالق جل شأنه لم يُنفعه شيئا . ويتهم تارة دينه وتارة تربته وتارة زمانه وتارة قومه ، والحقيقة بعيدة عن كل ذلك ، وما الحقيقة غير أنه خلق حرا فاسرا .

أجمع الأخلاقيون على أن المثلبس بشائبة من أصول القبائع الأخلاقية لا يمكنه أن يتقطع بسلامة غيره منها . وهذا معنى : «إذا ساءت فعال المرء ساءت ضئنته» . فالمرأى مثلًا ليس من شأنه أن يطن البراءة في غيره من شائبة الرياء ، إلا إذا بعد شابة الشأة بينهما بعدها كبيرا ، كان يكون بينهما مغايرة في الجنس أو الدين أو تفاوت مهمن في المنزلة كصعلوك وأمير كبير ، ومثال ذلك الشرقي الخائن ، يأمن الإفرنجي في تعاملاته ويشق بوزنه وحسابه ولا يأمن ويشق بابن جلدته . وكذلك الإفرنجي الخائن قد يأمن الشرقي ولا يأمن مطلقا ابن جنسه . وهذا الحكم صادر على عكس القضية أيضا ، أي أن الأمين يطن الناس أمناء ، خصوصاً أشخاصاً شاهدوا في الشأة ، وهذا معنى «الكرم يخدع» . وكم يُذهل الأمين في نفسه عن اتباع حكمه الحزم في إساءة الظن في مواجهة الازمة .

إذا علمنا أن من طبيعة الاستبداد أنّة الناس بعض الأخلاق الرديئة ، وأن منها ما يضعف الثقة بالنفس ، علمتنا سبب قلة أهل العمل وأهل العزائم في الأسراء ، وعلمنا أيضاً حكمة فقد الأسراء تقويم بعضهم بعض ، فيتيقن من ذلك أن الأسراء محرومون طبعاً من شرة الاشتراك في أعمال الحياة ، يعيشون مساكين يائسين مواكلين متخاذلين متراضين متفاصلين ، والعاقل الحكيم لا يلومهم بل يشفق عليهم

ويلتمس لهم فخرجا . ويتبع أثر أحكام الحكماء القائل : «رب ارحم قومي فباتهم لا يعلمون» ، «اللهم اهد قومي فإنهم لا يعلمون» .

وهذا أستوقف المطالع وابتافه إلى التأمل في ما هي ثمرة الاشتراك التي يحرب بها الأسراء ، فإذا ذكره بأن الاشتراك هو أعظم سر في الكائنات . به قيام كل شيء ما عدا الله وحده . به قيام الأجرام السماوية . به قيام كل حياة . به قيام المواليد . به قيام الأجناس والآنوثة . به قيام الأمم والقبائل . به قيام العائلات . به تعاون الأعضاء . نعم ، الاشتراك فيه سر تضاعف القوة بنسبة ناموس التربع ، فيه سر الاستمرار على الأعمال التي لا تنتهي بها أعمار الأفراد . نعم ، الاشتراك هو السر كل السر في نجاح الأمم المتقدمة . به أكملوا ناموس حياتهم القومية . به ضبطوا نظام حكم ماتهم . به قاصروا بعظامهم الأسمور . به تالوا كل ما يعطون عليهم أسراء الاستبداد الدين سليم العارفون بذلك الاشتراك ويتذوقون إليه . ولكن كلّا منهم يظن لغرن شركائه بانكاره عليهم عصلا . واستبداده عليهم رأيا . حتى صار عن أمثالهم قوله لهم : «ما من مخلق إلا وأحدهما مغلوب للأخر» .

ورب قائل يقول : إن سر الاشتراك ليس بالأمر الحفي ، وقد طالما كتب فيه الكتاب حتى ملته الأسماء . ومع ذلك لم يندفع للقيام به في الشرق غير اليابانيين والبيوري ، فما السبب ؟ فأجيبه بأن الكتاب كتبوا أو أكثروا وأحسنوا فيما فعلوا وصوروا ، ولكن قاتل الله الاستبداد وشومة ، جعل الكتاب يحصرون أقوالهم في الدعوة إلى الاشتراك وما يمدهم من التعاون والاتحاد والتحاب والاتفاق . ومنعهم عن التعرض لذكر أسباب التفرق والانحلال تعبيرا ، أو اضطررهم إلى الافتقار على بيان الأسباب الأخيرة فقط ، فمن قائل مثلًا : الشرق مريض وسميه الجهل ، ومن قائل : الجهل بلاه وسميه قلة المدارس ، ومن قائل : قلة المدارس عار وسميه عدم التعاون على الشالها قبل الآخرين أو من قبل دوى الشأن .

وهذا أعمق مما يخطه قلم الكاتب الشرقي ، كأنه وصل إلى السبب المانع انتظريعي أو الاحتياري . والحقيقة أن هناك سلسلة أسباب أخرى حلقتها الأولى : الاستبداد وكاتب آخر يقول : الشرق مريض وسميه فقد التمسك بالدين ، ثم يقف . مع أنه توسع الأسباب لبلغ إلى الحكم بأن التهاون في الدين أولاً وأخراً ناشئ من

الاستبداد. وأخر يقول: إن المبيب فساد الأخلاق، وغيره يرى أنه فقد التربية، ومواءطن أنه الكسل، والحقيقة أن المرجع الأول في الكل هو الاستبداد، الذي يمنع حتى أولئك الباحثين عن التصرير باسمه المبيب.

$$\frac{1}{\sqrt{2}} \quad \frac{\sqrt{3}}{2} \quad \frac{1}{2}$$

قد اتفق الحكماء الذين أكروهم الله تعالى بوظيفة الأخذ بيد الأم في بحثهم عن المثلثات والمجيئات، على أن فساد الأخلاق يخرج الأم عن أن تكون قاسدة للخطاب، وأن معناها إصلاح الأخلاق من أصعب الأمور وأحرجها إلى الحكمة باللغة والعزم القوى. وذكروا أن فساد الأخلاق يعم المستبد وأعوانه وعماله، ثم يدخل بالعنذر إلى كبار البيوت، لا سيما يبرر الطبقات العلية التي تتمثل بها المستولي. وهكذا يُفسِّرُ الفساد وفسى الأمة يكبهما الحب ويُشحِّنُ به العدو، فتنت وداوْهَا عياءً يتعاصي على الدواء.

وقد سلك الآباء، عليهم السلام، في إنشاد الأمم من فساد الأخلاق مسلك الابتداء، أولاً ينفك العقول من تعظيم غير الله والإذعان لسواء، وذلك بفتور حسن الإيمان المنظر عليه وجذار كل إنسان، ثم جهدوا في تنوير العقول عبادي الحكمة، وتعريف الإنسان كيف يملك إرادته، أي حرية في التفكار، واختياره في أعماله، وبذلك هدموا أحصون الاستبداد وسدوا معهم الفساد.

ثم يعد إبطال زمام العقول. حاروا ينظرون إلى الإنسان بأنه مكلف بقانون الإنسانية ومتطلبات بحسن الأخلاق، فيعلمونه ذلك بأساليب التعليم المقنع وبث الريبة التهدية.

والحكماء السياسيون الأقدامون، اتبعوا الأنبياء عليهم السلام في سلوك هذا الطريق وهذا الترتيب، أي بالاسداء من لفحة دينية فطرية تؤدي إلى تحرير الصحان، ثم باتباع طريق التربية والتهذيب بدون فتور ولا انقطاع.

أما المتأخرُون من فادة العقول في الغرب، فعندهم فنة سلوكوا طريقة الخروج بأيديهم من حظيرة الدين وأدابه النفسية، إلى فضاء الإطلاق وتربيّة الطبيعة. زاعمين أن الفطمة في الإنسان بهذه سلالة، وحاجته إلى النظام تعيّنَت: إعانة الأديان، التي

هي كالمخدرات سامة تعطلي الحس بالهموم، ثم تذهب بالحياة فيكون ضررها أكبر من نفعها.

وقد مساعدتهم على سلوك هذا المسلك، أنهم وجدوا أنفسهم قد فشلوا فيها بور العنب، ذلك العلم الذي كان منحصراً في خدمة الدين عند المصريين والأشوريين، ومحتكراً في أيدي الأشراف عند الغرناطيين والبروبيان، فمخضها في أعداد من الشبان المتسيحيين عند أنهنديين واليونان، حتى جاء العرب بعد الإسلام وأطلقوا حرية العلم، وأباحوا تناوله لكل متعلم، فانتقل إلى أوروبا حرراً على رغم رجال الدين، فتغورت به عقول الأم على درجات، وفي نسيتها ترقى الأم في النعيم، وانتشرت وتخالطت، وصار المتأخر منها يغبط المقدم ويتنعف من حاليه، ويطلب اللحاق ويبحث عن وسائله، فتشاء من ذلك حركة قوية في الأفكار، حركة معرفة الخبر والغير على نواله، حركة معرفة الشر والأنفة من الصير عليه، حركة السير إلى الأمام على رغم كل معارض، اغتنم زعماء الحرية في الغرب قوة هذه الحركة وأضافوا إليها قوات أدبية شتى، كاستبدالهم ثقالة وقار الدين بزهوة عروس الحرية، حتى إنهم لم يبالوا بتمثيل الحرية بحسنة خليلة تختلب الفوس، وكاستبدالهم رابطة الاشتراك في الطاعة للمستبدلين برابطة الاشتراك في الشؤون العمومية، ذلك الاشتراك الذي يتولد منه حب الوطن، وهكذا جعلوا قوة حركة الأفكار تبارز سلطوه على رؤوس الرؤوس من أهل السياسة والدين، ثم إن هؤلاء الرعماء استباحوا التساوة أيضاً، فأخذوا من مهجورات دينهم قاعدة «الغاية تبرر الواسطة»، كجوز الرسفة إذا كانت الغاية منها صرف المال في سبل الخير، وقاعدة «تضليل الذمة يبيح الفعل القبيح» كشهادة الزور على ذمة الكاهن التي يتحمل عده خطيبتها، ودفعوا الناس بهم إلى ارتكاب الجرائم الفظيعة التي تشعر منها الإنسانية، التي لا يستبيحها الحكيم الشرقي لما بين أبناء الغرب وأبناء الشرق من التباين في الغرائز والأخلاق.

العرب؟ مادى الحياة، قوى النفس، شاذيد المعاملة، حريص على الاستشار، حريص على الانتقام، كأنه لم يبق عنده شيء من المبادئ العالية والعواطف الشريعة التي نقلتها له مسيحية الشرق، فالجرمانى مثلًا: جاف الطبع، يرى أن العضو الضعيف من البشر يستحق الموت، ويرى كل فضيلة في القوة، وكل القوة في المال،

فهو يحب العلم، ولكن لأجل المال، ويحب المجد ولكن لأجل المال، وهذا اللاتيني مطبوع على العجب والطيش، يرى العقل في الإلحاد، والحياة في خالع الحباء، والشرف في الترف، والكىاسة في الكسب، والعز في الغلبة، والمذلة في المائدة والفراش.

أما أهل الشرق فهم أدبوون، ويغلب عليهم ضعف القلب وسلطان الحب، والإصغاء للوجدان، والميل للرحمة ولو في غير موقعها، واللطف ولو مع الخصم، ويزرون العز في الفنون والمروءة، والغنى في القناعة والفضيلة، والراحة في الآنس والسكينة، والمذلة في الكرم والتحبيب وهم يغضبون ولكن للدين فقط، ويغارون ولكن على العرض فقط.

وليس من شأن الشرقي أن يسير مع الغربي في طريق واحدة، فلا تطاوئه طباعه على استباحة ما يستحسنه الغربي، وإن تكلف تقليده في أمر فلا يحسن التقليد، وإن أحسته فلا ثبت، وإن ثبت فلا يعرف استثماره، حتى لو سقطت الشمرة في كفه ثم لو قفرت إلى فمه! . فالشرقي مثلاً يهتم في شأن ظالمه إلى أن يزول عنه ظلمه، ثم لا يغتر فيمن يخلفه ولا يراقبه، فيقع في القلم ثانية، فيعيد الكراوة ويعود القلم إلى ما لا نهاية. وكأولناك الباطنية في الإسلام: شتكوا بمناث أمراء على غير طائل، كأنهم لم يسمعوا بالحكمة البوية: «لا يلدغ المؤوس من حجر مرتب»، ولا بالحكمة القرانية: «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَقِنِينَ» (النور: ٧). أما الغربي إذا أخذ على يد ظالمه فلا يفلته حتى يشلها، بل حتى يقطعها ونكوى مقطعاها.

وهكذا بين الشرقيين والغربين فروق كثيرة. قد يفضل في الأفراديات الشرقي على الغربي. وفي الاجتماعيات يفضل الغربي على الشرقي مطلقا. مثال ذلك: الغربيون يستحلفون أميرهم على الصدقة في خدمته لهم والتزام القانون. والسلطان الشرقي يستحلف الرعية على الانقياد والطاعة! الغربيون يمنون على ملوكهم بما يرتفعون من فضلائهم، والأمراء الشرقيون يتذمرون على من شاءوا بإجراء أمرائهم عليهم صدقات! الغربي يعتبر نفسه مالكا لجزء مشارع من وطنه، والشرقي يعتبر نفسه وأولاده وما في بيده ملكا لأسيره! الغربي له على أميره حقوق وليس عليه حقوق، والشرقي عليه لأميره حقوق وليس له حقوق! الغربيون يضعون قانونا لأميرهم يسرى عليه، والشرقيون يسيرون على قانون مشبحة أمرائهم! الغربيون قضاؤهم

وقد رهم من الله، والشرقيون قضاوه وفدرهم ما يصدر من بين شفتي المستعبدين! الشرقي سريع التصديق، والغربي لا ينفي ولا يثبت حتى يرى ويملمس، الشرقي أكثر ما يغار على الفروج كأن شرفه كله متودع فيها، والغربي أكثر ما يغار على حرية واستقلاله! الشرقي حريص على الدين والمرءاء فيه، والغربي حريص على الثورة والعز والزهد فيها! والخلاصة أن الشرقي ابن الماضي والخيال، والغربي ابن المستقبل والجدا

الحكماء المتأخر عن الغربيون ساعدتهم ظروف الزمان والمكان، وخصوصية الأحوال، لاختصار الطريق فسلكوه، واستباحوا ما استباحوا، حتى إنهم استباحوا في التمهيد السياسي تأسيع أغوان المستبد على تضليل وطأة القلم والاعتداف بقصد تعقيم الحقد عليه، ومثل هذه التدابير القاسية نالوا المراد أو يعصى من تحرير الأنوار وتهذيب الأخلاق وجعل الإنسان إنساناً.

\* \* \*

وقد سبق هؤلاء الغلاة فتنة اتبعت أثر التبين، ولم يحفل بطول الطريق وتعبه، فتجහت ورسخت، وأعني بذلك الفتنة أولئك الحكماء الذين لم يأتوا بدین جديده، ولا تسکوا معاداة كل دین كم Dempsey جمهورية الفرنسيس، بل رتقوا فتقوا الدهر في دینهم بما نتجوا وذهبوا وسهلوا وقربوا، حتى جددوه، وجعلوه صالح التجديد خليق أخلاق الأمة.

وما أخرج الشرقيين أجمعين من بوذيين ومسلمين ومسيحيين وإسرائيليين وغيرهم، إلى حكماء لا يبالون بغواء العلماء المراثين الأغبياء، والرؤساء القساة الجهلاء، فيجددون النظر في الدين، نظر من لا يحصل بغير الحق الصريح، نظر من لا يضع النتائج بتشويش المقدمات، نظر من يقصد إظهار الحقيقة لا إظهار النصاحة، نظر من يريد وجه ربه لا استعماله الناس إليه، وبذلك يعيدون النواقص المعطلة في الدين، وبهذبوبته من الزوابع الباطلة مما يطرأ عادة على كل دین يقادم عهده، فيحتاج إلى مجدهين يرجعون به إلى أصله المبنى البريء من حيث تمليك الإرادة ورفع البلاد من كل ما يشين، المخفف شفاء الاستبداد والاستعباد، المبصر بطرائق التعليم والتعلم الصحيحين، قيام التربية الحسنة واستقرار الأخلاق المنتظمة مما به يصير الإنسان إنساناً، وبه لا بالكفر يعيش الناس إخواناً.

والشرقيون ما داموا على حاضر حالهم بعيدين عن الجد والعزّم، سرّاحين للهوى والهوى تسخّب لآلام أسرة النّفس وإخلاداً إلى الخسول والتسلل، طلب الراحة الفكر المضغوط عليه من كل جانب، يتأمّلون من تذكّرهم بالحقائق، ومصلحتهم بالوظائف، يتقلّدون زوال العادة والتواكل، أو مجرّد التّمني والدعاء، أو يترّبعون مصادفة مثلّ التي نالتها بعض الأمّ، فليتوّقعوا إذن أن يفقدوا الدين كلياً فيما، وما مساوّهم ببعيد، دهريين لا يدرّون أيّ الحياتين أشقي، فيلنظروا ما حاقد بالأشوريين والفينيقين وغيرهم من الأمّ المنقرضة المتراجدة في غيرها خدماً وحولاً.

والامر الغريب، أن كل الأمّ المنحطة من جميع الأديان محصر بلية انحطاطها السياسي في تهاونها بأمور دينها، ولا ترجو تحسين حالتها الاجتماعية إلا بالتسكّع بعروة الدين مسّكاً مكتناً، ويريدون بالدين العبادة. ولنعم الاستبداد لو كان يفید شيئاً، لكنه لا يفید أبداً، لأنه فول لا يمكن أن يكون وراءه فعل، وذلك أن الدين بدر جيد لا شبهة فيه، فإذا صادف مغرساً طيباً نبت وثماً، وإن صادف أرضاً قاحلة مات وفات، أو أرضاً مغراً فاهاً ولم يثمر. وما هي أرض الدين؟ أرض الدين هي تلك الأمّ التي أعمى الاستبداد ببصرها وبصیرتها وأفسد أخلاقها ودينها، حتى صارت لا تعرف للدين معنى غير العبادة والنسك اللذين زيادتهما عن حدّهما المشروط أضرّ على الأمّ من تقصّهما كما هو مشاهد في المتسكّعين.

نعم، الدين يفید الترقى الاجتماعي إذا صادف أخلاقاً فطرية لم تفسد، فيتپّض بها كيانهift الإسلامية بالعرب، تلك النّهضة التي تطلّلها مذلف عالم عبداً.

وقد علمنا هذا الدهر الطويل، للأسف، أن أكثر الناس لا يحملون بالذئب إلا إذا وافق أغراضهم، أو لهوا ورياء، وعلمنا أن الناس عبيد عندهم وعيّد الزمان، وأن العقل لا يفید العزم عندهم، إنما العزم عندهم يتولد من الضرورة أو يحصل بالسائق المجرّ، ولا يستحبّي الناس من أن يلزمو ألسنتهم باليمن أو النذر، بناء عليه، ما اجدر بالأمّ المنحطة أن تلتّمس دواءها من طريق إحياء العلم وإحياء النّهضة مع الاستعانت بالدين والاستفادة منه بتعلّم: «إن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر» (العنكبوت: ٤٥)، لا أن يتكلّوا على أن الصلاة تمنع الناس عنهمما يطبعها.

\* \* \*

## الاستبداد والتربية

خلق الله في الإنسان استعداداً للصلاح واستعداداً للفساد، فأبواه يصلحانه وأبواه يفسدنه، أي أن التربية تربو باستعداده جسماً ونفساً وعقلاً، إن خيراً فخير وإن شرًا فشر. وقد سبق أن الاستبداد المشتوم يزثر في الأجسام فهو منها الأقسام، ويسيطر على النفوس فيفسد الأخلاق، ويضغط على العقول فيمنع ثباتها بالعلم، بناء عليه تكون التربية والاستبداد عاملين متعاكسيين في النتائج؛ فكل ما تبنيه التربية؛ مع ضعفها؛ يهدده الاستبداد بقوته، وهل يتم بناء وراءه هادم؟! الإنسان لا حد لغايته رفياً وانحطاطاً. وهذا الإنسان الذي حارت العقول فيه، الذي تحمل أمانة تربية النفس، وقد أبأتها العوالم كافة، فلتم خالقه استعداده ثم أوكله خيرته<sup>(١)</sup>، فهو إن يشاً الكمال يبلغ فيه إلى ما فوق مرتبة الملائكة، وإن شاء تلبس بالمرذائل حتى يكون أحيط من الشياطين. على أن الإنسان أقرب للشر منه للخير، وكفى أن الله ما ذكر الإنسان في القرآن، إلا وقرن اسمه بوصف قبيح «كظلوم» و«غفور» و«كفار» و«جبار» و«جهول» و«أثيم». ما ذكر الله تعالى الإنسان في القرآن إلا وهجاه فقال: «قل للإنسان ما أكفره» (عيسى: ١٧)، «إن الإنسان لكفور» (آل عمران: ٦٦)، «إن الإنسان لفي خسر» (العنكبوت: ٢)، «إن الإنسان ليطغى» (آل عمران: ٦)، «وكان الإنسان عجولاً» (الإسراء: ١١)، «خلق الإنسان من عجل» (الأيات: ٣٧). ما وجد من مخلوقات الله من نازع الله في عظمته، والمستبدون من الإنسان

(١) المراد: جعله موكلاً لآخرته والختارة. ويحوز أن تكون: خبرته.

(٢) الآية مذكورة بالأصل حظا هكذا «إن الإنسان كان لربه كفراً».

يتأزّعونه فيها . والمتناهون في الرذالة قد يقنعون عشاً ، لغير حاجة في النفس ، حتى وقد يعتمدون الإساءة لأنفسهم .

الإنسان في نشأته كالغصن الورط فهو مستقيم لدن بطبعه ، ولكنها أهواء التربية تميل به إلى بين الخير أو شمل الشر ، فإذا شب ينس ويقى على أمياله ما دام حيا ، يار تبعى روحه إلى أحد الآباءين في نعيم السرور . بإيمانه حق وظيفة الحبة . أو في جحيم الندم عن تفريطه . وربما كان لا غرابة في تشبيه الإنسان بعد الموت بالمرء الفرح الفخور إذا نام ولذاته الأحلام . أو ياتجرم الجاني إذا نام فغضنته غواص الوجودان بهوا حس كلها ملام وإيلام

التربية ملكة تحصل بالتعليم والتعمير والقلدة والاقتباس ، فأهلها أصولها وجودة المربين ، وأهم فروعها وجود الدين . وجعلت الدين فرعاً لا أساساً ، لأن الدين علم لا يفيد العمل إذ لم يكن مقررونا بالتعمير ، وهذا هو سبب اختلاف الأختلف من علماء الدين عند الإسلام عن أمثالهم من البراهيم والنصارى ، وهو سبب إقبال المسلمين في القرن الخامس ، وفي ما بعده ، على قبول أصول الطرائق التي كانت لها سجضاً لما كانت تعليمها وتبرينا ، آتى تربية للمضريدين ، ثم خاططها الشّر ، ثم صارت قشرًا ممحضًا ، ثم صار أكثرها لهوا أو كفرا .

ملكة التربية بعد حصولها إن كانت شرًا تضادرت مع النفس ووليه الشيطان الخناس<sup>(١)</sup> فرسخت ، وإن كانت خيراً تبقى مقلقة كالسفينة في بحر الأهواء ، لا يرسو بها إلا فرعها الديني في التسر والعلانية ، أو الوازع اليساسي عند يقين تعاقب .

والاستبداد ريح صرصر فيه اعصار يجعل الإنسان كل ساعة في شأن ، وهو مفسد للدين في أهم قسميه أي الأخلاق ، وأما العبادات منه لا يتباهى لأنها نلاتمه في الأكثر . ولهذا تبقى الأديان في الأم المؤسورة عبارة عن عادات مجزدة صارت عادات فلا تقيد في تعطير النقوس شيئاً . ولا تنهى عن فحشاء ولا منكر . لفقد الإخلاص فيها تبعاً لفقدة في النفوس التي أفت أن تتلمجاً وتتلوي بين يدي سطوة الاستبداد في زوايا الكذب والرباء والخداع والتفاقد ، ولهذا لا يستغرب في الأمسير

(١) الخناس لقب من ألقاب الشيطان

الأليف تلك الحال، أى الرياء، أن يستعمله أيضاً مع ربِّه، ومع أبيه وأمه ومع قومه وحنسه، حتى ومع نفسه.

الثانية تربية الجسم وحده إلى سنتين، وهي وظيفة الأم أو الخاصة، ثم تضاف إليها تربية النفس إلى السابعة، وهي وظيفة الآبويين والعائلة معاً، ثم تضاف إليها تربية العقل، إلى السابغ، وهي وظيفة المعلمين والمدارس، ثم تأتي تربية القدوة بالأقربيين والخلطاء إلى الزواج، وهي وظيفة المصادفة، ثم تأتي تربية المقارنة، وهي وظيفة الزوجين إلى الموت أو الفراق.

ولا بد أن تصاحب التربية من بعد البلوغ، تربية الظروف المحيطة، وتربية الهيئة الاجتماعية وتربية القانون أو السير السياسي، وتربية الإنسان نفسه.

\* \* \*

الحكومات المستقيمة، هي (التي)<sup>(١)</sup> تتولى ملاحظة تسهيل تربية الأمة من حيث تكون في ظهور الآباء، وذلک لأن سن قوائين النكاح، ثم تعنى بوجود القابلات والملقحين والأطباء، ثم تفتح بيوت الأيتام المقطوع، ثم تبعد المكاتب والمدارس للتعليم من الابتداوى الحرجى إلى أعلى المراتب، ثم تسهل الاجتماعات وتمهيد المسارح، وتحمى استديوهات وتحجع المكتبات والأثار، وتقيم التصب المذكرات، وتضع القوانين المحافظة على الأدب والأخلاق، وتسهر على حفظ العادات القومية، وإثناء الإحساسات الملبية<sup>(٢)</sup> وتقوى الآمال، وتيسر الأعمال، وتؤمن العاجزين فعلاً عن الكسب من الموت حروعاً، وتدفع سليمي الأجسام إلى الكسب ولو في أقصى الأرض، وتحمى العضل وتنذر الفضيلة، وهكذا تلاحظ كل شئون المرأة، ولكن من بعيد، كي لا تخلي بحريرته واستقلاله الشخصى، فلا تقرب منه إلا إذا جرى جزماً لتعاقبه، أو مات لتواريه.

وهكذا الأمة تحوص على أن يعيش ابنها راضياً بتصنيبه من حياته لا يفتكر فقط كيف تكون بعده حالة صبية فبعض يتركهم وراءه، بل يموت مطمئناً راضياً فرضياً آخر دعاه: فلتتحى الأمة، فلتتحى الهمة.

(١) غير موجودة في الأصل المطبع، وأشتاهى عن الطبعة الأولى

(٢) في الأصل المطبع: المالية، وما اشتاهى عن الطبعة الأولى

أما المعيشة الفوضي في الإدارات المستبدة فهي غبية عن التربية، لأنها محض غباء بشدة، الأشجار الطبيعية في العادات والأحاجي، يسطو عليها الحرق والعرق، وتحطيمها العواصف والأردي الفواحش، ويتعسر في فساثتها وفروعها العباس الأخرى، فتعيش ماشاءت برحمه الحظاين أن تعيش، والخيال المصادر نموذج لـ  
لستقيعه، تسر أو تعتم

يعيش الإنسان في خلي العدالة والحرية تشيع على العمل بياض نهاره، وعلى الفكر سواد ليله، إن طعم نلذة، وإن تنهى نرود ونريض، لأنه عكزار أي أبويه وأقرباءه، وهكذا يرى قومه الذين يعيش بينهم. يراهم رجالاً ونساء، أغنياء وفقراء، ملوكاً وصغار، كلهم دائرين على الأعمال، يفتخر منهم كاسب الدنيا بيكده وجده على مالك المليار إرثاً عن أبيه وجده. نعم يعيش العامل ناعم اليال، يسره النجاح، ولا تقضيه الحمية، إنما يتقل من عمل إلى غيره، ومن فكر إلى آخر، فيكون مغلظاً بأماله إن لم يساعد المعد في أعماله، وكيفما كان يصلح العذر عند نفسه والناس مجرد إيقافه وظيفة الحياة، أى العمل. ويكون فرحاً فخوراً بمح أو لم ينفع، لأنه يرى من عار العجز والبطالة.

أما أسيير الاستبداد، فيعيش خاملاً خامداً، قباع القصد، حائز لا يدرى كيف  
يبيت ساعاته وأوقاته، ويدرج أيامه وأعوامه، كأنه حر يصر على بلوغ أجله ليس هو  
تحت التراب. وبخضي، والله، من يظن أن أكثر الأسراء، لا سيما منهم الفقراء، لا  
يشعرون بالالم الأسر، مستدلاً بأنهم لو كانوا يشعرون لبادروا إلى إزالته، والحقيقة  
هي ذلك أنهم يشعرون بأكثر الآلام ولكنهم لا يدركون ما هو سببها، ومن أين  
جاءتهم، فيرى أحدهم نفسه مقتضاً عن العمل، لأنه غير أمين على اختصاصه  
بالصرفة، وربما ظن السلب حقاً طبيعياً للأقواء، فيتحقق أن لو كان منهم، ثم يحصل  
تارة ولكن بدون تساطط ولا إتقان، فيفشل ضرورة، ولا يدرى أيضاً ما السبب.  
فيغصب على ما يسميه سعداً أو حظاً أو طالعاً أو قدرة، والمسكين من أين له أن  
يعرف أن النشاط والإتقان لا يأتيان إلا من لذة انتظار النجاح في العمل، تلك اللذة  
التي قدر الحكماء أنها اللذة الكبرى، لا مست darüber؛ منها من حين العزم إلى نهائ  
العمل، والأسرى لا اطمئنان فيه على الاستمرار، ولا تشجيع له على الـ  
الجلد.

الأسير المعد للحب إلى حين يسلّى نفسه بالسعادة الأخرى، فيعدّها بجانب ذات أفان ونعمٍ مقيمٍ أعدّ له الرحمن. وينعد عن فكره أن الدنيا عنوان الآخرة، وأنه ربما كان خاسِر الصفتَيْن. بل ذلك هو الكائن غالباً. ولبساطة الإسلام مصلَّيات أطْلُّتها خاصَّة بهم يعطّلُون مصالَّبِهم عليها وهي نحو قولهما: الدنيا سحر المؤمن، المؤمن مصاب، إذا أحب الله عبداً إبله، هذا شأن آخر الزمان، حسب الروح لقيمات يقمن صلبَه: ويتناسون حديث: «إن الله يكره العبد البطل»<sup>(١)</sup> وأحاديث المفید معنى «إذا قامت الساعة وفي يد أحدكم غرسة قليعه سبأ»<sup>(٢)</sup>، ويتعارضون عن المعرق المفاضع المزجلي قيام الساعة إلى ما بعد استكمال الأرض زخرفها وزيتها، وأين ذلك بعد؟

وكل هذه المسليات المبصّرات تهون عند ذلك السُّمِّ القاتلِ . الذي يحوّل الادهان عن التماس معرفة محب الشقاء ، فيرفع المسؤولية عن المستبدِين ويلقيها على عاتق الفضاء والقدر . بل على عاتق الأسراء المساكين أنفسهم . وأعني بهذا السُّمِّ : سوء فهم العوام . بله<sup>(١)</sup> الخواص . لما ورد في التوراة من نحو : «الخُصُرُ» للسلطان ولا سلطة إلا من الله» . والحاكم لا يقلد السيف جزافاً ، إنَّ مقام المانتقام من أهل الشر ، ولما ورد في الرسائل<sup>(٢)</sup> من نحو : «لتختضع كل سمة للسلطة المفامة من الله» . وقد صاغ وعاظ المسلمين ومحدثوهم من ذلك قولهم : «السلطان ظل الله في الأرض» . و«الظالم سيف الله ينتقم به ثم يتقم منه» . و«الملوك ملهميون» . هذا وكل ما ورد في هذا المعنى ، إنَّ صبح ، فهو مقيّد بالعدالة ، أو محتمل للتداوبل بما يعقل . ومتى ينطبق على حكم الآية الكريمة التي فيها فصل الخطاب . وهي : «اللَّهُ أَعْلَمُ بِالظَّالِمِينَ» (مودود : ١٨) آية . فلا عذر ان إلا على الطالبي « (القرآن : ١٩٣).

卷二

(١) هذه الآية العبرانية باللغة

• [About](#) • [Sitemap](#) • [Feedback](#)

<sup>٢٣</sup>) في الأها المنعم عليه، وما أتتاد على الطيبة الظاهرة.

$$m = \frac{c}{\gamma} - \frac{1}{2} \ln \left( \frac{c}{\gamma} \right)$$

التربية علم وعمل . وليس من شأن الأم الملوكة شؤونها ، أن يوجد فيها من يعلم التربية ولا من يعملها<sup>(١)</sup> ، حتى إن الباحث لا يرى عند المرأة علمنا في التربية مدفونا في الكتب فضلا عن الأذهان . أما العمل فكيف يتصور وجوده بلا سبق عزم ، وهو بلا سبق يقين ، وهو بلا سبق علم ، وقد ورد في الآخر «البنية سابقة العمل» ، وورد في الحديث : «إما الأعمال بالتيات» . بناء عليه ما أبعد الناس المغضوب عليهم المغلولة أيديهم ، عن توجيهه الفكر إلى مقصد مفید كالتربيـة ، أو توجيهه أجسم إلى عمل نافع كتمرين الوجه على الحياة والقلب على الشفقة .

نعم ما أبعد الأسراء عن الاستعداد لقبول التربية ، وهي قصر النظر على المحسن والغير ، وقصر السمع على الفوائد والحكم ، وتعويذ اللسان على قول الخبر ، وتعويذ اليد على الإتقان ، وتكير النفس عن السفاسف ، وتكير الوجдан عن نصـرة الباطـل ، ورعاية التربـيب في الشـتون ، ورعاـية التـوفـير في الـوقـت والـمـال ، والـانـدـفاع بالـكـلـيـة لـخـفـظـ الشـرـف ، لـخـفـظـ الحـقـوق ، وـخـمـاـيةـ الدـين ، لـخـمـاـيةـ النـامـوس ، وـلـحـبـ الوطن ، لـحـبـ العـائـلة ، وـلـعـانـةـ الـعـلـم ، لـعـانـةـ الـضـعـيف ، وـلـاحـتـقارـ الـظـالـمـين ، لـاحـتـقارـ الـحـيـاة . إلى غير ذلك مما لا ينتـي إلا في أرض العـدـل ، تحت سماء الحرية ، في رياض التـربـيتـين العـائـلـيـةـ والـقـومـيـةـ .

الاستبداد يضطر الناس إلى استباحة الكذب والتحيـار والخداع والتفاق والتـذـلل ، وإلى مراوغـةـ الحـسـنـ وإـمـانـةـ النـفـسـ وـنـيـذـ الجـدـ وـتـرـكـ الـعـلـمـ ، إـلـىـ آخرـهـ . ويـتـجـعـ منـ ذـلـكـ أـنـ الـاستـبـدـادـ الـمـشـؤـمـ ، هوـ يـتـولـيـ يـطـبـعـهـ تـرـيـةـ النـاسـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـصـالـ الـمـعـوـنةـ . بنـاءـ عـلـيـهـ يـرـىـ الـآـيـاءـ أـنـ تعـبـهـمـ فـيـ تـرـيـةـ الـأـبـنـاءـ التـرـبـيـةـ الـأـوـلـيـةـ عـلـىـ غـيـرـ ذـلـكـ لـاـ يـدـمـنـ أـنـ يـذـهـبـ عـبـثـاـ تـحـتـ أـرـجـلـ تـرـيـةـ الـاسـتـبـدـادـ ، كـمـاـ ذـهـبـتـ قـبـلـهـ تـرـيـةـ أـبـانـهـ لـهـمـ ، أـوـ تـرـيـةـ غـيـرـهـ لـأـبـانـهـمـ سـدـىـ .

ثم إن عبـدـ السـلـطـةـ التـيـ لاـ حدـودـ لـهـاـ هـمـ غـيـرـ مـالـكـينـ أـنـفـسـهـمـ ، وـلـاـ هـمـ آـمـنـونـ عـلـىـ أـنـهـمـ يـرـيـونـ أـوـلـادـهـمـ لـهـمـ . بـلـ هـمـ يـرـيـونـ أـنـعـامـاـ لـالـمـسـتـبـدـينـ ، وـأـعـوـانـاـ لـهـمـ عـلـيـهـمـ . وـفـيـ الـحـقـيقـةـ إـنـ الـأـوـلـادـ فـيـ عـهـدـ الـاسـتـبـدـادـ ، هـمـ سـلـالـلـ مـنـ حـدـيدـ يـرـبـطـ بـهـاـ

(١) في الأصل النـجـاحـ : يـعـلـمـهـاـ ، وـمـاـ أـنـتـاهـ عـنـ الصـفـعـةـ الـأـوـلـىـ

الأباء على أتونه الظلم والهوان والخوف والتضييق، فانتوالد. من حيث هو زمن الاستبداد حمق، والاعتناء بالتربيـة حمق مضاعف! وقد قال شاعر:

إن دام هذا ولم تحدث له غير لم يك ميت ولم يفرح بولود

وغالب الأسراء لا يدفعهم لزواجه قصد التوارد، إنما يدفعهم إليه الجهل الظلم، والجهل، حتى الأغبياء منهم، محرومون من كل المـلذات الحقيقة: ولذة العلم وتعلـيمـه، ولذة المجد والـحـمـاـيـةـ، ولذة الإيثار والبذل، ولذة إحرار مقام في القلوب، ولذة نقوـذـ الرأـيـ الصـائـبـ، ولذة كـبـرـ النـفـسـ عن السـفـاسـفـ، إلى غير ذلك من المـلـذـاتـ الروـحـيـةـ.

أما مـلـذـاتـ هـؤـلـاءـ التـعـسـاءـ فـهـيـ مـقـصـورـةـ عـلـىـ لـذـتـيـنـ اـثـتـيـنـ الـأـولـيـ منـجـمـعـاـ لـذـةـ الـأـكـلـ، وـهـىـ جـعـلـتـهـمـ بـطـوـنـهـمـ مـقـابـلـاـ لـلـحـبـسـاتـ، إـذـ تـيـسـرـتـ، وـإـلـمـزـاـيـلـ للـبـشـرـاتـ. أـوـ بـجـعـلـهـمـ أـجـسـامـهـمـ فـيـ الـوـجـودـ كـمـاـ قـبـلـ آـنـاـيـبـ مـنـ الـمـطـبـحـ وـالـكـيـفـ<sup>(١)</sup>، أـوـ جـعـلـهـمـ مـعـاـمـلـ أـعـدـتـ لـتـجـهـيـزـ الـأـخـبـيـنـ، وـالـلـذـةـ الثـانـيـةـ هيـ الرـعـشـةـ باـمـتـغـرـاغـ الشـهـوـةـ، كـانـ أـجـسـامـهـمـ خـلـفـتـ مـقـابـلـ دـمـاـمـلـ جـرـبـ عـلـىـ أـدـمـ الـأـرـضـ، بـطـبـبـ لـهـاـ الـحـلـثـ، وـوـظـيـقـتـهاـ نـوـيـدـ الصـدـيـدـ وـدـفـعـهـ. وـهـذـاـ الشـرـةـ الـبـيـسـيـ فـيـ الـعـالـ<sup>(٢)</sup>ـ هوـ مـاـ يـعـمـيـ الـأـسـرـاءـ وـيـرـمـيـهـمـ بـالـزـوـاجـ وـالـتـوـالـدـ.

العرض، زمن الاستبداد، كـسـارـ الـحـقـوقـ غـيرـ مـصـونـ. بـلـ هوـ عـرـضـ لـهـتكـ المـسـاقـ منـ الـمـسـيـدـيـنـ وـالـأـشـارـاـرـ منـ أـعـواـتـهـمـ. فـإـنـهـمـ، كـمـاـ أـخـبـرـ الـقـرـآنـ عـنـ الـفـرـاعـنـةـ، يـأسـرـوـنـ الـأـلـاـدـ وـيـسـتـحـيـوـنـ النـسـاءـ، خـصـوصـاـ فـيـ الـخـواـصـ الصـغـيـرـةـ وـالـفـرـقـيـةـ الـمـسـتـضـعـفـ أـهـلـهـاـ. وـمـنـ الـأـمـورـ الـمـشـاهـدـةـ أـنـ الـأـمـ الـتـيـ تـقـعـ تـحـتـ أـسـرـ أـمـةـ تـغـاـيـرـهـاـ فـيـ السـيـمـاءـ، لـاـ يـصـيـعـ عـلـيـهـاـ آـحـيـاـنـ الـأـوـقـشـوـ فـيـ سـيـمـاءـ الـأـسـرـيـنـ: كـسـوـادـ العـيـونـ فـيـ الـإـسـبـاطـيـوـلـ، وـبـيـاضـ الـشـرـةـ فـيـ الـإـغـرـيـقـيـيـنـ، وـعـدـمـ الـاطـمـئـنـانـ عـلـىـ الـعـرـضـ، يـضـعـفـ الـحـبـ الـذـيـ لـاـ يـتـمـ إـلـاـ بـالـاحـتـصـاصـ، وـيـضـعـفـ لـصـفـةـ الـأـلـاـدـ بـزـوـاجـ أـمـهـاتـهـمـ فـيـضـعـفـ الـغـيـرـةـ عـلـىـ تـحـمـلـ مـشـافـيـ التـرـبـيـةـ، تـلـكـ الـغـيـرـةـ الـتـيـ لـأـجـلـهـاـ شـرـجـ اللهـ الـنـكـاحـ وـحـرـمـ السـفـاحـ.

(١) هوـ الـحـاصـرـ.

(٢) بـفـرـدـهـاـ بـعـلـ، وـهـوـ الـزـوـاجـ

للمسحة والفقر أيضاً دخل كبير في تسهيل التربية، وأين الأسراء من السعة؟<sup>١٩</sup> كما أن لانظام المعيشة، ولو مع الفقر، علاقة قوية في التربية، ومعيشة الأسراء، أغبياء كانوا أو معدمين. كلها خلل في خلل وضيق في ضيق، وذلك يجعل الأسير هن النفس، وهذه هي أولى دركات الانحطاط، ويرى ذاته لا يستحق المزيد في العي، مطعماً وعشرياً وملبساً ومسكناً، وهذه هي ثانية الدركات، ويرى استعداده فاسراً عن الترقى في العلم، وهذه ثالثتها، ويرى حياته، على ساطتها، لا تقوى إلا بمعونة غيره له. وهذه رابعتها، وهلم جراً

بناء عليه ما أبعد الأسراء عن النشاط للتربيـة، ثم لماذا يتحملون مشاق التربية وهم إن توروا أولادهم بالعلم جنوا عليهم بتفوقة إحساسهم، فيزيدونهم شقاء ويزيدونهم<sup>(١)</sup> بلاءً، ولهذا لا غرو أن يختار الأسراء، الذين فيهم<sup>(٢)</sup> بقية من الإدراك، ترك أولادهم هملاً تغير لهم البلاهة إلى حيث شاء.

وإذا افتكـرنا كيف ينشأ الأسير في البيت الفقير وكيف يتربـى، نجد أنه يقع به وفي العالـب أبواه متـناـكـدان متـشاـكـسان. ثم إذا تحرك جـنـينا حرـكـ شـرـاسـةـ آـهـ فـشـمـتهـ، أو زـادـ آـلـامـ حـيـاتـهـ فـضـرـبـتـهـ. فإذا ماـماـ ضـيقـتـ عـلـيـهـ بـعـنـهاـ لأـفـتـحـهـ الـانـجـهـاءـ خـمـولاـ والـتـحـرـرـ صـغـارـاـ، والـتـقـلـصـ لـخـيـقـ فـرـاشـ الـفـقـرـ، وـمـتـىـ وـلـدـتـهـ ضـيـغـلـتـ عـلـيـهـ، بـالـقـمـاطـ، اـقـصـادـاـ أوـ جـهـلاـ، فإذا تـالـمـ وـبـكـيـ سـدـتـ فـمـهـ بـتـدـيهـ، أوـ (قطـعـتـ)<sup>(٣)</sup> نـفـسـهـ خـفـقاـ أوـ بـدـوارـ السـرـيرـ، أوـ سـقـتـهـ مـخـدـراـ عـجـزاـ عـنـ نـفـقـةـ الطـيـبـ، فإذا ماـفـطـمـ، يـاتـيـهـ الـغـذـاءـ الـفـاسـدـ يـضـيقـ مـعـدـتـهـ وـفـسـدـ مـزـاجـهـ، فإنـ كانـ قـويـ الـبـنـيةـ طـرـيلـ الـعـمرـ وـتـرـعـرـعـ، يـمـنـعـ مـنـ رـياـضـةـ الـلـعـبـ نـصـيـقـ الـبـيـتـ. فإنـ سـأـلـ وـاسـتـفـهـ مـاـذاـ؟ وـمـاـهـذاـ؟ اـتـعـلـمـ، يـرـجـرـ وـيـلـكـمـ لـفـيـتـ خـلـقـ أـبـوـيـهـ، وـإـنـ حـالـسـجـمـاـ لـمـائـفـ الـمـاعـشـةـ وـيـتـفـيـ عـنـهـ التـوـرـثـ. يـعـدـانـهـ كـيـ لاـ يـقـفـ عـنـ أـسـرـاـهـمـاـ فـيـسـتـرـقـهـ مـنـهـ الـجـيـرـانـ الـخـلـطـاءـ، فـتـنـمـيـ إلىـ آـعـوـانـ الـظـالـمـينـ وـمـاـكـثـرـهـمـ، فإذا قـوـيـتـ وـجـلـاهـ يـدـفعـ بـهـ إـلـىـ خـارـجـ الـبـابـ، إـلـىـ مـدـرـسـةـ الـأـلـفـةـ عـلـىـ الـقـدـارـةـ، وـتـعـلـمـ صـبـعـ الشـائـمـ وـالـسـبـابـ. فإنـ عـاـشـ وـنـشـأـ وـضـعـ فيـ مـكـتبـ أوـ عـنـدـ ذـيـ صـنـعـةـ، فـيـكـوـنـ أـكـبـرـ الـقـصـدـ رـيـطـهـ عـنـ السـرـاحـ وـالـمـراحـ. فإذا يـلـغـ

(١) في الأصل المقص: ويزيدونهم، وما أثبتناه عن الطبعة الأولى.

(٢) في الأصل المقص: فيها، وما أثبتناه عن الطبعة الأولى.

(٣) غير موجودة في الأصل المقص، وأثبتناها عن الطبعة الأولى.

الشباب ، ربطه أواباته على قيد الزواج حتى لا يفر من مشاكلتهم في شقاء الحياة ، ليجتىء هو على نسله كما جنى عليه أبواه . ثم هو يتولى التضييق على نفسه بأطواق الجهل وقيود الخوف ، ويتولى المستبدون التضييق على عقله ولسانه وعمله وأمله .

وهكذا يعيش الأسير من حين يكون نسمة في ضيق وضغط ، يهرول ما بين عتبة هم ووادي غم ، يودع سقماً ويستقبل سقماً إلى أن يغور بنعمته الموت مضيئاً دنياه مع آخرته ، فيموت غير أسف ولا مأسوف عليه .

وما أظلم من يزاخر الأسراء على عدم اعتمادهم بلزمات الحياة . فالنطافة مثلًا : لماذا يهتم بها الأسير ؟ هل لأجل صحته وهو في مرض مستتر ؟ أم لأجل لذته وهو المتألم كيما تقلب جسمه أو نظره ؟ أم لأجل ذوق من يجالس أو يؤاكل ، وهو من عفت نفسه صحية الحياة ؟

ولا يظنن المطالع أن حالة أغبياء الأسراء هي أقل شراً من هذا . كلا . بل هي أشقي وأقل عافية وأقصر عمراً من هذا ، إذا نقصتهم بعض المحنقات ، تزيد فيهم مشاق التظاهر بالراحة والرفاه والعزبة والمنعنة ، ظافراً إن صبح قليله فكثيره الكاذب حمل ثقيل على عواتفهم ، كالسكران يتضاحى فيبتلى بالصداع ، أو كالعاهرة البائسة تتضاحك لترضى الزانى !

حياة الأسير تشبه حياة النائم المزعوج بالأحلام ، فهي حياة لا روح فيها ، حياة وظيفتها تمثيل مندرسات الجسم فقط ولا علاقة لها بحفظ المزايا البشرية ، وبناء على هذا ، كان فاقد الحرية لا إنسانية<sup>(١)</sup> له لأنه ميت بالنسبة لنفسه ، حتى بالنسبة لغيره ، كأنه لا شيء في ذاته ، إنما هو شيء بالإضافة . ومن كان وجوده في الوجود بهذه الصورة ، وهي الفتنة في المستبددين ، حق له ألا يشعر بوظيفة شخصية فضلاً عن وظيفة اجتماعية . ولو لا أن ليس في الكون شيء غير تابع لنظام ، حتى الجمادات . حتى فلتات الطبيعة والمصادفات التي هي مسببات لآسباب نادرة . حكمتنا يائزة معيشة الأسراء هي محض فرضي ، لا شبه فرضي .

على أن التدقيق العميق ، يفيينا بأن للأسراء ، قوانين غريبة في مقاومة القناة

(١) أي لا ذاتية له ولا استقلال .

يصعب ضبطها وتعريفها، إنما الأسير يرخصها مع لبني آمه ويترى عليها، وقد يمكّن  
فيها بسائق الحاجة، ويكون منهم الخادق فيها علماً، الماهر في تعليقها عملاً، هو  
الموفق في ميدان حرب الحياة مع الذل كالهند واليهود، والعاجز عنها، إنما جاهل  
هذا القانون أو العاجز فطرة عن اتباعه كالعرب مثلاً. فلا يخرج عن كونه كمة يلعب  
بها صبيان الاستبداد، تارة يضررون بها الأرض أو الحيطان، وأخرى تناولها  
أرجونهم بالصفوان، وهذا إذا كان عجز الأسير عن جهل، وإنما إذا كان عجزه كما  
يقال عن عرق هاشمي، أي عن شيء من كرامة نفس أو قوة إحساس أو جسارة  
جنان، فيكون كالخجارة تنكسر ولا تلين.

قوانين حياة الأسير هي مقتضيات الشروط المحيطة به، التي تضطره لأن يطبق  
إحساساته عليها ويدبر نفسه على موجتها، وذلك نحو مقابلة التحير عليه بالذلل  
والتصاغر، وتعديل الشدة عليه بالتلاين والمطاوعة، وإعطاء المطلوب منه بعد قليل  
من التمنع ولو أن المطلوب هو ابنه لجزرة الجندية أو بيته لفراش شيخ شرير،  
والمطالبة في الحقوق بصفة استعطاف كأنه طالب صدقة، وكسب المعاش مع شحابة  
الحاجة، وحفظ المال ياخفائه عن الآخرين، والتعامى عن زلات المستبددين، والتصام  
عن سمع ما يهان به، والظاهر يفقد الحس أو تعطيله بالمخدرات القوية كالأفيون  
والخثيث، وتعطيل العقل بالتباله وستر العلم بالتجاهز، والارتداء بالتدليل  
والمربياء، وتعويذ المسائ على الزلاقة في عبارات التصاغر والتملق، وعزوه كل خير  
إلى فضل المستبددين حتى إذا كان الخبر طبيعياً نحو مطر السماء، فعزوه إلى بين  
الحكام أو دعاء الكهبان، ويستد كل شر ولو من نوع التسلط على الأعراض، إلى  
الاستحقاق من حفاف الله، إنـوـ غير ذلك من أحكام ذلك القانون، الذي رفـوسـ  
مسائله فقط تعلـقـ القاريءـ، فضلاً عن تفصيلاتهاـ.

إن آخرـ ما يخافـهـ الأـسـيرـ هوـ أنـ يـظـهـرـ عـلـيـهـ أـثـرـ نـعـمـةـ اللهـ فـيـ الـجـسـمـ أوـ الـمـالـ،ـ فـتـصـبـيهـ عـيـنـ الجـواـسـيسـ (وـهـذاـ أـصـلـ عـقـيـدـةـ (اصـابةـ العـيـنـ)ـ)!ـ أوـ أنـ يـظـهـرـ لـهـ شـائـرـ فيـ عـلـمـ أوـ جـاهـ أوـ نـعـمـةـ مـهـصـةـ،ـ فـيـسـعـيـ بـهـ حـاسـدـوـهـ إـلـىـ الـمـسـبـدـ (وـهـذاـ أـصـلـ شـرـ اـخـبـدـ  
الـذـيـ يـتـعـوذـ مـنـهـ)!ـ وـقـدـ يـتـحـيلـ الـأـسـيرـ عـلـىـ حـفـظـ مـالـهـ الـذـيـ لـاـ يـكـنـهـ إـخـفـاؤـهـ كـالـرـوـحةـ  
الـجـمـيـلـةـ،ـ أـوـ الـدـارـ الـكـبـيرـةـ،ـ أـوـ الـدارـ الـشـمـيـةـ،ـ فـيـحـمـيـهـ بـإـسـنـادـ الشـؤـمـ،ـ (وـهـذاـ أـصـلـ  
الـشـاؤـمـ بـالـأـقـدـامـ وـالـنـوـاصـيـ وـالـأـعـتـابـ).

ومن عريض الأحوال أن الأسراء يغضبون المستبد، ولا يغونون على استعمالهم معه البأس القبيع الموجود في الإنسان إذا غضب، فبصروفهن بأسمهم في وجهه أخرى خلماً: فيعادون من بضم فنة مستفحة، أو العربة، أو بظلمهم ساءهم ونحو ذلك، ومثلهم في ذلك مثل الكلاب الأهلية، إذا أريد منها الحراسة والشراسة، فأصحابها يرثونها نهاراً ويطلقونها ليلاً فتصير شرسة عقوبة، وبهذا التعليل تعلل جسارة الأسراء أحياناً في محاربتهم، لأنها جسارة عن شجاعة، وأحياناً تكون جسارة الأسراء عن التناهى في الجبانة أمام المستبد، الذي يسوقهم إلى الموت فيطبعونه انذعاراً كما تقطيع الغنم الذئب، فتهزول بين يديه إلى حيث يأكلها.

\* \* \*

وقد اتضح مما نقدم أن التربية غير مقصودة ولا مقدورة في خلال الاستبداد، إلا صادق يكون بالتحريف من القوة الظاهرة. وهذا النوع يستلزم الخلاع القلوب لا تركيبة النفوس، وقد أجمع علماء الاجتماع والأخلاق والتربية على أن الإنقاذ خبر من الترغيب فضلاً عن الترهيب، وأن التعليم مع الحرية بين المعلم والمتعلم، أفضل من التعليم مع الوقار، وأن التعليم عن رغبة في التكمل أرمح من العلم الحاصل طبعاً في المكافأة، أو غيره من الأغراض. وعلى هذه القاعدة ينطلقونهم: إن المدارس تقلل الجنحيات لا السجون، وقولهم: إن القصاص والمعاقبة قائمان يفيدان في زجر النفس، كما قال الحكمي العربي:

لاترجع الأنفس عن غيها ما لم يكن منها لها زاجر

ومن يتأمل جيداً في قوله تعالى: «ولكم في القصاص حياة يا أولى الأناب» (البقرة: ١٧٩) ملاحظاً أن معنى القصاص لغة هو التساوى مطلقاً، لا مقصوراً على العاقبة بالمثل في الجنحيات فقط، ويدفع النظر في القرآن الكريم وسائر الكتب السماوية، ويتبين بذلك الرسال العظام عليهم الصلاة والسلام، يرى أن الاعتناء في طريق النهضة فيها منصرف إلى الإنقاذ، ثم إلى الأضعاف عاجلاً أو آجلاً، ثم إلى الترهيب الأجل غالباً ومع ترك أبواب تدلّى إلى النجاة.

نعم إن التربية هي ضالة الأم، وفقدها هو المصيبة العظمى، وهي المسألة الاجتماعية حيث الإنسان يكون إنساناً بتراثه، وكما يكون الآباء يكون الابناء،

وكما تكون الأفراد تكون الأمة . والتربيـة المطلـوبة هي التـربية المـرتبـة على إعداد العـقل للـتحـيـز ، ثم على حـسن التـفـهـيم والإـقنـاع ، ثم على تـقوـية الـهمـة والـعزـيمة ، ثم على التـحـمـيـل والتـعـدـيد ، ثم على حـسن الـقـدوـة والـمـثـال ، ثم على الـمواـضـيـة والإـتقـان ، ثم على التـوـسـط والإـعـدـال ، وأن تكون تـربيـة العـقـل تـصـحـورـة بـتـربـيـة الـجـسـم ، لأنـهما مـتـصـاحـبـان صـيـحة وـاعـتـلاـلاـ ، فإـنـ يـقـضـي تـعـويـد الـجـسـم عـلـى النـظـافـة وـعـلـى تـحـمـل الشـاقـ ، وـالمـهـارـة فـي الـحـركـات ، وـالتـوقـيت فـي النـوم وـالـعـذـاء وـالـعـيـادة ، وـالتـرـيـب فـي الـعـمـل وـفـي الـرـياـضـة وـالـرـاحـة . وأن تكون تـلـكـمـاـ التـرـيـبـان مـصـحـورـيـن أيـضاـ بـتـربـيـة النـفـس عـلـى مـعـرـفة خـالـقـهـا وـمـرـاقـستـهـا وـالـحـلـوفـهـ منهـ . فإذا كان لا مـطـمع فـي التـرـيـبة الـعـامـة عـلـى هـذـهـ الأـصـوـلـ جـانـعـ طـبـيـعـةـ الـأـسـتـبـادـ ، فـلاـ يـكـونـ لـعـقـلـ الـبـنـيـلـ بـهـ إـلـاـ يـسـعـوا أـوـلـاـ وـرـاءـ إـزـالـةـ المـانـعـ الصـافـطـ عـلـىـ الـعـقـولـ ، ثمـ بـعـدـ ذـلـكـ يـعـتـنـواـ بـتـربـيـةـ حـيـثـ يـكـيـهمـ حـيـنـذـ أـنـ يـذـلـلـهـاـ عـلـىـ تـوـالـيـ الـبـطـونـ .

\* \* \*

## الاستبداد والترقى

الحركة سمة عاملة في الخليقة، ذاتية بين شخص وهموطة. فالترقي هو الحركة الحيوية، أي حركة الشخص، ويقابلها الهموطة، وهو الحركة إلى الموت أو الانحلال أو الاستحالة أو الانقلاب.

وهذه السنة كما هي عاملة في المادة وأعراضها، عاملة أيضاً في الكيفيات وعمر كيافتها، والتقول الشارح لذلك آية: «يخرج الحي من الميت ويخرج الميت من الحي» (الروم: ۱۹)، وحديث: «ما تم أمر إلا وبدأ نقصه»، وقولهم: «التاريخ يعيد نفسه». وحكمهم بأن الحياة والموت حقان طبيعيان.

وهذه الحركة الجسمية والنفسية والعقلية لا تقتضي السير إلى النهاية شخصاً أو همومطاً، بل هي أشبه بغير ان الحرارة كل ساعة في شأن، والعبرة في الحكم لوجهة الغالية، فإذا رأينا في أمّة آثار حركة الترقي هي الغالية على أفرادها، حكمنا لها بالحياة، ومتى رأينا عكس ذلك قضينا عليها بالموت.

الأمة هي مجموعة أفراد يجمعها نسب أو وطن أو لغة أو دين، كما أن البناء مجموع أقاضٍ، فحسبما تكون الأقاضٍ جنساً وجمالاً وقوّة يكون البناء. فإذا ترقى أو انحطت أفراد الأمة ترقى أو انحطت هيئتها الاجتماعية، حتى إن حالة الفرد الواحد من الأمة تؤثر في مجموع تلك الأمة، كما إذا اخئت حجرة من حصن يختل مجموعه، وإن كان لا يشعر بذلك، كما لو وقفت بعرضة على طرف سفينة عظيمة أفلتها وأمالتها حقيقة وإن لم يدرِّك ذلك بالشاعر، وبعض السياسيين

بني على هذه القاعدة أنه يكفي الأمة رقياً أن يجتهد كل فرد منها في ترقية نفسه بدون أن يفتكر في ترقى مجموع الأمة.

الترقى الحيوى الذى يتدرج فيه الإنسان بفطرته وهمته هو :

أولاً : الترقى في الجسم صحة وتلذذا.

ثانياً: الترقى في القوة بالعلم والمال.

ثالثاً: الترقى في النفس بالخصوص والمقاصد.

رابعاً: الترقى بالعائلة استئنافاً وتعاوناً.

خامساً: الترقى بالعشيرة تناصراً عند الطوارئ.

سادساً: الترقى بالإنسانية وهذا متنه الترقى.

وهناك نوع آخر من الترقى يتعلق بالروح وبالكمال، وهو أن الإنسان يحمل نفساً مليئة بأن لها وراء حياتها هذه حياة أخرى ترقى إليها على سلم العدل والرحمة والحسنات. فأهل الأديان، ما عدا أهل التوراة، يؤمّنون بالبعث أو التنساخ، فيأتون بالعدل والرحمة رجاء المكافأة أو خوف المجازاة، و(من)<sup>(١)</sup> هم من قبيل الطبيعين يعتبرون أنفسهم مدينين للإنسانية بحفظها تاريخ الحياة الطبيعية، فيلتزمون خدمتها اهتماماً بحياتهم التاريخية بحسن الذكر أو قبحه.

وهذه الترقيات، على أنواعها الستة، لا يزال الإنسان يسعى وراءها ما لم يعترضه مانع غالباً يسلب إرادته، وهذا المانع إما هو القدر المحظوم، المسمى عند البعض بالعجز الطبيعي، أو هو الاستبداد المنشور. على أن القدر قد يصطدم سير الترقى لمحنة ثم يطلقه فيكر راقياً. وأما الاستبداد فإنه يقلب السير من الترقى إلى الانحطاط، من التقدم إلى التأخر، من النساء إلى النساء، ويلازم الأمة ملازمة الغريم الشحيح، ويجعل فيها دهراً طويلاً أفعاله التي تقدم وصف بعضها في الأحداث السابقة، أفعاله التي تبع بالأمة حطة العجماءات. فلا يهمها غير حفظ حياتها الحيوانية فقط، بل قد تتيح حياتها هذه الدينية أيضاً للاستبداد إباحة ظاهرة أو

(١) في الأصل المفصح: وهم، وما أتبناه عن الطبيعة الأولى

خفيه. ولا عار على الإنسان أن يختار الموت على الذل، وهذه سباع الطير والوحوش إذا أسرت كبيرة قد تأتيك الغذاء حتى تموت.

وقد يبلغ فعل الاستبداد بالامة أن يحول ميلها الطبيعي من حمل الشرقي إلى طلب التسلف ، بحيث لو دفعت إلى الرفعه لأبت وقامت كما يتألم الأجهزه من التور ، وإذا ألمت بالخرف تشفي وربما تغشى كالبهائم الاهمية إذا أطلق سراحها .  
وقد تذريصي الاستبداد كالعنق<sup>(11)</sup> يطيب له المقام على امتصاص دم الامة . فلا ينفك عنها حتى تقوت ويجبرت هو يموتها .

وتوصف حركة الترقى والانعطاف فى الشؤون الحيوية للإنسان أنها من نوع الحركة الدودية، التى تحصل بالاندفاع والانقباض، وذلك أن الإنسان يولد وهو أعجز حراكاً وإدراكاً من كل حيوان، ثم يأخذ فى السير تدفعه «الرغائب» المفہمية والعقلية وتفبيضه «الموابع» الطبيعية والمزاحمة. وهذا سر أن الإنسان يتتابه الخير والشر، وهو سر ما ورد في القرآن الكريم من ابتلاء الله الناس بالخير والشر، وهو معنى ما ورد في الأثر من «أن الخير مربوط بذيل الشر، والشر مربوط بذيل الخير»، وهو المزاد من آقوال الحكماء نحو: «على قدر النعمه تكون النقمه، على قدر المهمم تأتى العزائم، بين السعادة والشقاء حرب سجال». العاقل من يستفيد من مصيبة والكئيس من يستفيد من مصيبة ويقصي غيرة، والحكيم من يتوجه بالصابر ليقضى منها القوانيد، ما كان في الحياة لذة لو لم يتخللها آلام».

فإذا تقرر هذا فنعلم أيضاً أن سبيل الإنسان هو إلى الرغبة، ما دام جناح الاندفاع والانبعاث فيه متوازبين كتوازن الإيجابية والسلبية في الكهرباء، وسيولد القهقري إن غلبة الطبيعة أو المزاحمة. ثم إن الاندفاع إذا اغلب في العقل الشخص، وكانت الوجهة إلى الحكمة، وإن غلبت النفس العقل، كانت الوجهة إلى الريغ. أما الانبعاث فالمعتدل منه هو المترافق لعمل، والقوى منه مهلك مسكن للحركة، والاستبداد المشؤوم الذي يبحث فيه هو قابض ضاغط مسكن، والمبتوون به هم المساكين. نعم: أسراء الاستبداد أحلى بوصف الساكين من عجزة الفقراء.

ولو ملك الفقهاء حرية النظر خر جوا من الاختلاف في تعريف المساكين الذين  
جعل لهم الله نصيبا من الزكاة، فقالوا: هم عبيد الاستبداد، ولجعلوا كفارات ذلك  
الرقاب تشمل هذا الرق الأكبر !

أسراء الاستبداد، حتى الأغنياء منهم، كلهم مساكين لا حراك فيهم، يعيشون  
منقطعين في الارتك، منقطعين في الإحساس، منقطعين في الأخلاق، وما أخل  
توجيهه اللوم عليهم بغير لسان الرأفة والإرشاد، وقد أبدع من شبه حالتهم بدود تحت  
صخرة، فما أليق باللائين أن يكونوا مشفقين يسعون في رفع الصخرة ولو حتى  
بالأظافر ذرة بعد ذرة .

قد أجمع الحكماء على أن أهم ما يجب عمله على الآخذين بيد الأمم، الذين  
فيهم نسمة مروعة وشراة حمية، الذين يعرفون ما هي وظيفتهم بيزاء الإنسانية،  
الملتزمين لإخواتهم العافية، أن يسعوا في رفع الضغط عن العقول ليتعلق سبيلها  
في النمو فتفرق غيوم الاوهام التي نظر المخاوف، شأن الطبيب في اعتنائه أولًا بغرة  
جسم المريض، وأن يكون الإرشاد متتسابع مع الفحصة خفة وقوه، كالساهي ينهي  
الصوت الخفيق، والنائم يحتاج إلى صوت أقوى، والغافل يلزمه صباح وزهرة.  
فالأشخاص من هذا النوع الأخير، يقتضى لإيقاظهم الآن بعد أن ناما أجباراً  
طويلاً، أن يسفههم الطالسي البارع مرام الرواجر والغوارص عديم يفهرون، والإ  
فهم لا يفهرون، حتى يأتي القضاء من السماء: فترق السيف وبرعد المدفع وتعطر  
البنادق، فحيثند يصحرون ولكن صحوة الموت !

\* \* \*

بعض الاجتماعيين في الغرب يرون أن الدين يؤثر في الترقى الأفراidi ثم  
الاجتماعي تأثيراً مuplicاً كفعل الأفيون في الجسم، أو حاججاً كالغمي يعيث في  
الشمس . وهناك بعض الغلاة يقولون: الدين والعقل ضدان متراحمان في  
الرؤوس، وإن أول نقطة من الترقى ليتدنى عند آخر نقطة من الدين، وإن أصدق ما  
يستدل به على مرتبة الرقي والانحطاط في الأفراد أو في الأمم العذراء والخاضرة، هو  
مقاييس الارتباط بالدين قوة وضعفها

هذه الآراء كلها صحيحة لا مجال لمرد عليها. ولكن بالنظر إلى الأدلة الخرافية

أساساً، أو التي لم تقف عند حد الحكمة، كالذين أتي على تكليف العقل بتصور أن الواحد ثلاثة والثلاثة واحد، لأن مجرد الإذعان لما لا يعقل برهان على فساد بعض مراكز العقل، ولهذا أصبح العالم المتmodern بعد الاتساب إلى هذه العقيدة من العار، لأنها شعار الحمق.

أما الأديان المبنية على العقل النحضي ك الإسلام الموصوف بدين الفطرة - ولا أعني بالإسلام ما يدرين به أكثر المسلمين الآن، إنما أريد بالإسلام: دين القرآن، أي الدين الذي يقوى على فهمه من القرآن كل إنسان غير مقيد بالغدر بتفصيح زيد أو تحكم عصمو - فلا شك في أن الدين إذا كان مبنياً على العقل، يكون أفضل صارف للمفكر عن الوقوع في مصائد المخترفين، وأنفع وازع يضبط النفس من الشطط، وأنقوى سؤال لتهذيب الأخلاق، وأكبر معين على تحمل مشاق الحياة، وأعظم منشط على الأعمال المهمة الخطيرة، وأجل مثبت على المبادي الشريفة، وفي النتيجة يكون أصح مقاييس يستدل به على الأحوال النفسية في الأمم والأفراد رقياً وانحطاطاً.

هذا القرآن الكريم إذا أحذناه وقرأناه بالتروى في معانى أناهجه العربية وأسلوب تركيبه القرشى ، مع تفهم أسباب تزول آياته وما أشارت إليه ، ومع التبصر في مقاصده الدقيقة وتشريعه السامى ، ومعأخذ بعض التوضيحات من السنة العملية النبوية أو الإجماع إن وجداه ، وقلما يوجدان ، فحيثما لا ترى فيه من أوله إلى آخره غير حكم يتلقاها العقل بالإجلال والإعظام ، إلى درجة انتقاد العقل طوعاً أو كرهاً للإيمان إجمالاً بأن تلك الحكم حكم عزيزة إلهية ، وأن الذي أنزلاها الله على قلبه هو أفضل من أرسله الله مرشدًا العباده .

وتروضيغ ذلك : أن الناظر في القرآن حق النظر برى أنه لا يكلف الإنسان قط بالإذعان لشيء فوق العقل ، بل يحدره وبنهاء من الإيمان اتباعاً لرأى الغير أو تقبلها للأباء ، ويراه طافحاً بالتبني إلى إعمال الإنسان فكره ونظره في هذه الكائنات وعظام انتظامها ، ثم الاستدلال بذلك إلى أن لهذه الكائنات صفات أبدعها من العدم ، ثم الانتقال إلى معرفة الصفات التي يستلزم العقل أن يكون هذا الصانع متصلها بها ، أو متراها عنها ، ثم يرى القرآن يعلم الإنسان بعض أعمال واحكام وأوامر ونواه كلها لا تبلغ المائة عدداً ، وكنها بسيطة معقوفة ، إلا قليلاً من الأمور التعبدية التي شرعت

لتحكون شعاراً يعرف به المسلم أخيه، أو يستطيع من خلال قيامه بها أو تهاونه فيها أخلاقه، فيستدل مثلاً بالتكلس عن الصلاة على فقد الشاطئ، ويترك الصرم على عدم الصبر، وبالسكر على غلبة النفس العقل، ونحو ذلك.

وكفى بالإسلامية رقياً في التشريع، رفيها بالبشر إلى منزلة حصرها أسراراً الإنسانية في جهة شريعة واحدة وهي «الله»، وعنتها عقل البشر عن توهّم وجود قوة ما في غير الله من شأنها أن تأتى للإنسان بخير ما، أو تدفع عنه شر ما. فالإسلامية تجعل الإنسان لا يرجو ولا يهاب من رسول أو نبي أو ملك أو فلك، أو ولى أو جنى، أو ساحر أو كاهن، أو شيطان أو سلطان.

وأعظم بهذا التعليم الذي يرسى الإنسان به عن عاتقه جبالاً من الخوف والأوهام والخيالات. جبالاً اعتقلها منذ كان يسرح مع الغيلان، أو ورثها من آدم الذي طغاه شيطان النفس. أو لم يُرسِّ العتيق من الأوهام يصبح صحيح العقل، قوى الإرادة، ثابت العزيمة، قائداً لحكمة، سائقاً للوجдан، فيعيش حراً، فرحاً صبوراً فخوراً، لا يبالي حتى بالموت لعلمه بالسعادة التي يستقبلها، التي يمثلها له القرآن بالجنان فيها الروح والريحان، والخور والغلمان، فيها كل ما تشتهي النفس وتقر به العينان؟!

وأظن أن هؤلاء المتكبرين فائدة الدين، ما أنكروا ذلك إلا من عدم اطلاعهم على دين صحيح، مع يأسهم من إصلاح مائدتهم. عجزاً عن مقاومة أنصار الفساد. وإذا نظرنا في هؤلاء أنفسهم نجدهم في آن واحد يشددون النكير على الدين من جهة فإنهما إن ضررها أكبر من نفعها، وبهيجون من جهة أخرى مؤشرات أدبية وهمية محضها يرون أنه لا بد منها في بناء الأمم، وذلك مثل حب الوطن وخيانته، وحب الإنسانية والإساءة إليها، والسمعة الحسنة وعكسها، والذكر التاريخي بالخير أو الشر، ونحو ذلك مما هو لا شيء في ذاته، ولا شيء أيضاً بالنسبة إلى تأثير طاعة الله والخوف منه. لأن «الله» حقيقة لا ريب فيها، بل ولا خلاف إلا في الأسماء بين «الله» وبين «مادة» أو «طبيعة». ولو لا أن الماديين والطبيعيين يأبون الاسترسال في البحث في صفات ما يسمونه مادة أو طبيعة، لانقووا ولا شك مع الإسلام في نقطة واحدة، فارتفع الخلاف العلمي وأسلم الكل له.

\* \* \*

وعلى ذكر المؤمن الارتدقي، لاح لي أن أصوّر المفهوم والاحاطة في النحو.  
وكيف ينبغي للإنسان العاقل أن يعاني بيقظة قومه، وكيف يرشدهم إلى أنهما خلقا  
لغير ما هم عليه من العسر على الذل والسفالة. ففي ذكر هم ويحرك قلوبهم وينبههم  
ويذريهم بنحو الخطابات الآتية:

«يا قوم: ينزع عنى والله الشعور، هل هو قفي هذا في جمع حي فأحبيه بالسلام، أم  
أن أخاطب أهل القبور فأحبيهم بالحرمة؟! يا هؤلاء، لستم بأحبة عائدين، ولا  
أهواك ممسنٍ يحيي، بل إنتم بين بين: في يرثي يسمى التشتت، وبصع شسبيريه  
بالنوم! يا ربياه! أني أرى السباح أنس يسبّبون ذوى الحياة، وهم في الحقيقة غيري لا  
يشعرون، بل هم موتي لأنهم لا يشعرون».

«يا قوم: هداكم الله، إلى متى هذا الشقاء المدید والناس في تعيم مقىم، وعز  
كريه؟! أفلآ تنظرون<sup>١٩</sup> وما هذا التاجر وقد سبقكم الأقوام الوف مراحل، حتى  
صار ما بعد وزرائكم وراء<sup>٢٠</sup>! أفلآ تتبعون<sup>٢١</sup> وما هذا الانخفاض والناس في أوج  
الرفة، أفلآ تغاربون<sup>٢٢</sup>! أناشدكم الله، هل طابت لكم طول غيبة الصواب عنكم؟ أم  
انتم كأهل ذلك الكهف ناموا ألف عام ثم قاموا، وإذا بالدنيا غير الدنيا والناس غير  
الناس فأخذتهم الدهشة والتزموا السكون؟!

«يا قوم: وفائم الله من الشر، انتم بعيدون عن مفاخر الإبداع وشرف القدرة.  
سيتلون بدء التقليد والتبعة في كل فكر وعمل، وبداء الخمر صر على كار عتيقٍ كان لكم  
خلقتم ل الماضي لا للحاضر؛ تشكرون حاضركم وتسطخون عليه، ومن ينْبَئُ ان  
تدركوا أن حاضركم نتيبةٌ ماضيكم؟ ومع ذلك أباكم تقلدون أجدادكم في  
الرسائل والتحولات والأمور المسافلات فقط، ولا تقدرونهم في سعادتهم! أين  
الدين؟ أين التربية؟ أين الإحساس؟ أين الغيرة؟ أين الجسارة؟ أين الشبات؟ أين  
الرباطة؟ أين المتعة؟ أين الشهامة؟ أين النحوة؟ أين الفضيلة؟ أين الموسادة؟ هنا  
تسعنون أم انتم حم لاهون<sup>٢٣</sup>؟!

«يا قوم: حافظكم الله، إلى متى هذا الحم، وإلى متى هذا التقطب على شراث

<sup>١٩</sup> أي الأدب النجع: أديباً، وـ«ـنة» هي المدفعية الأولى.

الإنسن ووسادة الإلسان؟ أنتم متحجحة عيونكم ولتكنكم نعم، لكم أبصار ولكنكم لا تنتظرون! وهكذا لا تعمي الأبصار ولكن تعمي القلوب التي في الصدور! لكم سمع ولسان ولكنكم صمم بحكم، ولكم شهية الحس ولكنكم لا تشعرون به ما هي المذاق حقاً! وما هي الألام؟ ولكم رؤوس كبيرة ولكنها مشغولة بمحاجات الأوهام والأحلام، ولكم نفوس حقها أن تكون عزيزة، ولكنكم أنتم لا تعرفون أي فدرا وعقماء! .

«يا قوم: قاتل الله الغباوة، فإنها تملأ<sup>(١)</sup> القلوب رعبا من لا شيء، وخوفا من كل شيء، وتعمي الرؤوس تشويشاً ومخافة، أليست هي الغباوة جعلتكم كأنكم قد سكمتم الشيطان، فتخافون من ظلكم، وترهبون من قوتكم، وتحبسون منكم عليكم جيوشاً ليقتل بعضكم ببعض؟! ترموا على الموت خوف الموت، وتحبسون طول العمر فكركم في الدماغ ونطقكم في اللسان وإحساسكم في الوجدان خوفاً من آن يسجنكم الظالمون، وما يسجنون غير أرجلكم أياما، فما بالكم يا أخلص النساء<sup>(٢)</sup> مع الذل تخافون أن تصيروا أجلالس الرجال في السجون؟! .»

«يا قوم: أعيذكم بالله من فساد الرأي، وضياع الحزم، وفقد الثقة بالنفس وترك الإرادة للغير، فنهل ترون أثراً للمرشد في أن يزكي كل الإنسان عنده وكيلولا ويطلق له التصنيف في ماله وأهله، والتحكم في حياته وشرفه، والتاثير في دينه وفكرة، مع تسليف هذا الوكيل العشو عن كل عبته وخيانة وإسراف وإتلاف؟ ألم ترون أن هذا النوع من الجنة به يظلم الإنسان نفسه؟ هل خلق الله لكم عقولاً لتفهموا به كل شيء؟ أم تفهموا كأنه لا شيء؟ ، إن الله لا يظلم الناس شيئاً ولكن الناس انفسهم يظلمون» (تونس : ٤٤).

«يا قوم: شفاكتم الله، قد ينفع اليوم الإنذار واللوم، وأماماً غداً إذا حل القضاء، فلا يغى لكم غير الندب والبكاء، فإلى متى هذا التخاذل والتخاذل؟! وإلى متى هذه التوانى والتدابير؟ وإلى متى هذا الإهمال؟ هل طاب لكم النوم على الوسادة اللينة، وسادة الخمول؟ ، أم طاب لكم السكون، وتوعدون لو تسكون القبور؟ ، أم عاهدت

(١) في الأصل المشح: قلن، وما أئناء عن: الفضة الأولى.

(٢) أخلص النساء، أي ملائمة النساء، الذين لا يصلحون إلا للازمين

أنفسكم أن تصلوا أغفلة الحياة بالمحبات ، فلا تغيبوا من السبات قبل صبح يوم الشورى ، يوم تعلو السيف رقابكم وتصمى المدافع آذانكم فتتصون الأدلة حقا .  
وحق لكم أن تذلوها !!».

«يا قوم: رحمةكم الله، ما هذا الخرص على حياة تعيسة دنيئة لا تملكونها مساعدة،  
ما هذا الخرص على الراحة المزهوة وحياتكم كلها تعجب ونصب؟ هل لكم في هذا  
الصبر فخر، أو لكم عليه أجر؟ كلا والله ساء ما تنوهمون، ليس إلا التفهير في  
الحياة، وقبع الذكر بعد الممات، لأنكم ما أ福德تم الوجود شيئاً، بل أتلفتم ما ورثتم  
عن السلف وصرتم بشر الواسطة للخلف. أستم يا ناس مدینین للاسلاف بكل ما  
أنتم فيه من الشرقي عن إنسان الغابات؟ فإذا لم تكونوا أهلاً للمزيد فكونوا أهلاً  
للحفظ ، وهذه العجماءات تنقل رقها لنسلها بأمانة».

«يا قوم: خماكم الله، قد جاءكم المستمتعون من كل جدب يسلون، فإن  
وجدوكم أيقاظاً عاملوكم كما يتعامل الجيران ويتجاهل الآقران، وإن وجدوكم  
رقدوا لا تشعرون سلباً أو سلباً، وزاحموكم على أرضكم؛ وتخيلوا على  
تذليلكم، وأوتقوا بيطكم واتخذوكم أنعاماً، وعندئذ لو أردتم حرفاً لا تقوون، بل  
تحدون القيد مشلودة والأبواب مسدودة لا بجاة ولا مخرج».

«يا قوم: هون الله عصاكبكم، تشكون من الجهل ولا تتفقون على التعليم نصف ما  
تصرّفون على التدخين، تشكون من الحكماء، وهم اليوم منكم، فلا تسعون في  
إصلاحهم، تشكون فقد الرابطة، ولكنكم روابط من وجود لا تفكرون في إحكامها.  
تشكون الفقر ولا سبب له غير الكسل، هل ترجون الصلاح وأنتم يخادع بعضكم  
بعض، ولا تخدعون إلا أنفسكم؟! ترضون بأدنىعيشة عجزاً تسمونه فخامة،  
وتهملون شرؤونكم تهاؤنا تسمونه توكلـا. تغروون عن جهلكم الأسباب بقضاء الله،  
وتدعون عار المسبيات بعطفها على القدر، لا والله ما هذا شأن البشر!».

«يا قوم: سامحكم الله، لا ظلموا الأقدار وخففوا أغيرة المنعم الخبرـاـر. ألم  
يخلتكم أكفـاءـ آخرـاـ طلاقـاءـ لا يشقـكمـ غيرـ النـورـ والنـيمـ، فـأـيـتـمـ إـلـاـ أـنـ تـحملـواـ عـلـىـ  
عـوـاتـكـمـ ظـلـمـ الضـعـفـاءـ وـقـهـرـ الـأـقـرـيـاءـ! لـوـ شـاءـ كـيـرـ كـمـ أـنـ يـحـمـلـ صـعـبـرـ كـمـ كـرـةـ  
الـأـرـضـ حـتـىـ لـهـ ظـهـرـ، وـلـوـ شـاءـ أـنـ يـرـكـبـ لـفـاطـهـ رـأـسـهـ. مـاـذـاـ اـسـتـفـدـتـمـ مـنـ هـذـاـ

الخضوع والخشوع لغير الله؟ وماذا ترجون من تقبيل الأذى والاعتراض والخضوع  
الصوت ونكسر الرأس؟، أليس منشأ هذا المصغار كله هو ضعف ثقلكم بأنفسكم،  
كأنكم عاجزون عن تحصيل ما تقوم به الحياة؟ وحسب الحياة لقيمات من نبات يفمن  
صلع ابن ادم، وقد بذلكوا الخلاق لأضعف الحيوان، هذه الوروشن تجد فرائسها أينما  
حلت، وهذه الهوام لا تفقد قوتها، فيما بالرجل منكم يضع نفسه مقنطر الطفول  
الذى لا يثال من الكبير مراده إلا بالتلذل والبكاء، أو موضع الشيخ الصانى الذى لا  
يتألم حاجته إلا بالتملق والدعاء؟<sup>١٩</sup>

«يا قوم: رفع الله عنكم المكروء، ما هذا التفاوت بين أفرادكم وقد خلقكم ربكم  
أكماء في البنية، أكماء في القوة، أكماء في الطبيعة، أكماء في الحاجات، لا يفضل  
بعضكم بعضاً إلا بالفضيلة، لا ربوبية بينكم ولا عبدوية، والله ليس بين صغيركم  
وكبيركم غير بزخ من الوهم، ولو درى الصغير بوهمه، العاجز بوهمه، ما في  
نفس الكبير المائه من الخوف منه لزال الإشكال وقضى الأمر الذي فيه تشوقون.  
يا أعزاء أخلفقة جهلاء المقام، كان الناس في دور الهمجية، فكان دهائهم ينتهي لهم  
وأنبياء، ثم ترقى الناس فتهرط هؤلاء لمقام الجبارية والأوليات، ثم زاد الرقى فانحطط  
أولئك إلى مرتبة الحكام والحكماء، حتى صار الناس ناساً فزان العماء وانكشف  
الغطاء وبيان أن الكل أكماء، فأناشدكم الله في أي الأدوار أنتم؟ ألا تفكرون؟<sup>٢٠</sup>».

«يا قوم: جعلكم الله من المهندسين، كان أجدادكم لا يتحتون<sup>(١)</sup> إلا ركعوا له،  
وأنتم سعددون لتقبيل أرجل المتعدين ولو بلقمة مخصوصة بدم الاخوان، وأجدادكم  
ينامون الآن في قبورهم مستويين أعزاء، وأنتم أحباء معوجة رقابكم أدلاء! البهائم  
تود لو تتتصبب قمامتها وأنتم من كثرة الخضراع كادت أيديكم تصير قوائم النبات  
يطلب العلو وأنتم تطلبون الانخفاض! لفظتكم الأرض لتكونوا على ظهرها وأنتم  
حربيصون على أن تنغرسوا في جوفها، فإن كانت بطن الأرض بغيبتكم، فاصبروا  
قليلاً لتناموا فيها طويلاً».

«يا قوم: أليمكم الله أرشد، متى تستقيم قماماتكم وترتفع من الأرض إلى السماء  
أنظاركم، ونبيل إلى التعالي نتوسركم؟ فيشعر أحدكم بوجوده في الوجود فيعرف

(١) في الأصل الملح: يحرب، وما المفتح غير المفتح الأولى.

معنى الأذانية ليستقل بذاته في ذاته، ويندك إرادته والختارة وبيته بنفسه وربه، لا يتكل على أحد من خلق الله انكال الناقص في الخلق على الكامل فيه. أو انكال الغاصب على مال العاقل أو انكال على سعي العامل. بل يرى أحدكم نفسه إنساناً كريماً يعتمد على المبادلة والتعارض فيسلف ثم يستوفى، ويستدين على أن يفي، بل ينظر في نفسه أنه هو الأمة وحده. وما أجره بأحدكم أن يعمل لدنياه بنفسه لنفسه، فلا يتكل على غيره؛ كما يعمل الإنسان ليعبد الله، شخصه لا يهتم عنه غيره. فإذا فعلتم ذلك أظهر الله بينكم ثمرة التضامن بلا اشتراط، والتضاضي بلا محاشرة، فتصيرون بنعم الله إخواناً.

يا قوم: أبعد الله عنكم المصائب وبصركم بالعواقب. إن كانت المظالم خلت أيديكم، وصبت أقدامكم، حتى صغرت نفوذكم، وهانت عليكم هذه احتجاجات، وأصبحت لا تساوى عندكم الجد والجهد، وأصيتم لا يبالون أتعيشون أم تموتون فهلا أحبر ثورني لماذا تحكمون فيكم الظالمن حتى في الموت؟ أليس لكم من الخيار أن تموتون كما تشاورون، لا كما يشاء الظالمون؟ هل سلب الاستدراك إرادتكم حتى في الموت؟ كلام الله: إن أنا أحييت الموت أموات كما أحب، لتبصوا أو تكريماً، حتى أر شهيداً، فاز كان الموت ولا بد، فلماذا الجحشة؟ وإن أردت الموت، فليكن اليوم قبل الغد، ول يكن بيدي لا يهد عمرو. أليس:

### وطعم الموت في أمر صغير      كطعم الموت في أمر عظيم !!

يا قوم: أناشدكم الله، ألا أقول حقاً إذا قلت إنكم لا تحبون الموت، بل تغرون منه، ولكنكم تجهلون الطريق فتهربون من الموت إلى الموت، ولو اهتديتם إلى السبيل لعلمتم أن الهرب من الموت موت، وطلب الموت حياة، ولعرفتم أن الخوف من التعب تعب، والإقدام على التعب راحة، ولنفترض إلى أن الحرية هي شجرة الخلود وسقياها قطرات من الدم الأحمر المسقوف، والأسارة هي شجرة النزقون، وسباها آثار من الدم الأبيض أي الدموع، ولو كبرت نفوذكم لتفاخرتم بتزيين صدوركم بوردة الجروح لا بوسامات الظالمن».

\* \* \*

يا قوم: وأعني منكم المسلمين، .. أيها المسلمون: إنني نشأت وشئت وأنأ أفكر

في شأننا الاجتماعي عسى أهتمي لتشخيص ذاتنا، فكنت أتفصي السبب بعد السبب، حتى إذا وقعت على ما أضنه عاماً، أقول لعل هذا هو جريثومة الداء، فأتعمق فيه تمحينا وأحلله تحليلاً، فيكتشف التحقيق عن أن ما قام في الفكر هو سبب من جملة الأسباب، أو هو سبب فرعى لا أصلى، فأخيب وأعود إلى البحث والتنقيب، وطالما أمسكت وأصبحت أجهد الفكر في الاستقصاء، وكثيراً ما سعيت وسافرت لاستطاع آراء ذوى الآراء، عسى أهتمى إلى ما يشفى صدرى من الام بحث أتعنى به بربى . وأخيراً ما استقرت عليه سفينة فكري هو:

إن جريثومة ذاتنا هي خروج ديننا عن كونه دين الفطرة والحكمة، دين النظام والنشاط، دين القرآن المبريع البيان، إلى صيغة أن جعلناه دين الخيال والخيال، دين الخيانة والشوبش، دين البدع والتشديد، دين الإجهاد . وقد دب فينا هذا المرض منذ ألف عام، فمسكناه فينا، وأثر في كل شؤوننا، حتى بلغ فينا استحكام الخلل في الفكر والعمل أنساناً لآخر في الحالق جل شأنه نظاماً فيما اتصف ، نظاماً قضى ، نظاماً فيما أمر ، ولا نطالب أنفسنا ، فضلاً عن أمرنا أو مأمورنا ، بنظام وترتيب واطراد ومتابرية

وهكذا أصبحنا واعتقادنا مشوش ، وفكراً مشوش ، وسياستاً مشوشة ، ومعيشتنا مشوشة . فما زلت هنا ، والحالة هذه ، الحياة الفكرية ، الحياة العملية ، الحياة العائلية ، الحياة الاجتماعية ، الحياة السياسية<sup>(١)</sup> .

اباً قوم: قد ضيع دينكم ودينكم ساستكم الأولون وعلماؤكم المتفقون ، وإن أرشدكم إلى عمل أفرادى لا حرج فيه علماً ولا عملاً: أليس بين جنبي كل فرد منكم وجداً يميز الخير من الشر والمعرفة من التذكر ولو قيموا إجمالياً؟ أما بدعكم قول معلم الخير نبيكم الكريم عليه أفضـل الصـلاة والـتـسلـيم : «اتـأـمـرـنـ بالـعـرـوـفـ وـلـنـهـوـنـ عـنـ الـتـكـرـ أـوـ لـيـسـلـطـنـ اللهـ عـلـيـكـمـ شـرـ اـرـكـمـ فـيـدـعـوـ خـيـارـكـمـ فـلـاـ يـنـجـبـ لـهـمـ»<sup>(٢)</sup> ، قوله: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده ، وإن لم يستطع غسله ، وإن لم يستطع قبله ، وذلك أضعف الإيمان»<sup>(٣)</sup> .

(١) زواه الترمذى وأبو داود والإمام أحمد

(٢) رواه مسلم.

«وأنتم تعلمون إجماع أئمة مذاهبيكم كلها على أن أنكر المنكرات ، بعد الكفر ، هو الظلم الذي فشل فيكم ، ثم قتل النفس ، ثم وشم ، . . . وقد أوضح العلماء أن تغيير المنكر بالقلب هو بعض التتبّع به بغضنا في الله . بناء عليه فمن يتعامل ظالماً أو الفاسقاً غير مضطر ، أو يجامنه ولو بالسلام ، يكون خسر أضعف الإيمان ، وما بعد الأضعف إلا العدم ، أي فقد الإيمان ، والعياذ بالله».

«ولا أظنكم تجهلون أن كلمة الشهادة ، والصوم والصلوة ، والحجج والزكاة ، كلها لا تغنى شيئاً مع فقد الإيمان ، إنما يكون القيام حيطة بهذه الشعائر ، فيما بعادات وتقليدات وهو ساتر تضعيف بها الأموال والأوقات».

«بناء عليه فالدين يكلفكם ، إن كنتم مسلمين ، والحكمة تلزمكم ، إذا كنتم عاقلين : أن تأمروا بالمعروف وتنهوا عن المنكر جهداًكم ، ولا أقل في هذا الباب من إيطانكم لبعضه للظالمين والفاسقين ، وأظنكم إذا تأملتم قبلًا ترون هذا الدواء السهل المقدور لكل إنسان منكم ، يكفي لإنقاذكم مما تشكون . والقيام بهذا الواجب متربعين على كل فرد منكم بنفسه ، ولو أهمله المسلمون كافة . وتو أن أحذدكم الأولين قاموا به لما وصلتم إلى ما أنتم عليه من الهوان . فهذا دينكم ، والدين ما يدينه به الفرد لا ما يدينه الجماعة ، والذين يقينون وعمل ، لا علم وحفظ في الأذهان .ليس من قواعد دينكم فرض الكفاية ، وهو أن يعمل المسلم ما عليه غير متظر غيره؟».

«أقنانا شدكم الله يا مسلمين : الألا يغرركم دين لا تعلموه به ، وإن كان خيراً دين ، ولا تغرنكم أنفسكم بأنكم أمة خير أو خير أمة ، وأنتم أئمة المتواكلون المتصرون على شعار : لا حون ولا قوة إلا بالله العلي العظيم . ونعم الشعار شعار المؤمنين ، ولكن أين هم؟ إنني لا أرى أمامي أمة تعرف حقاً معنى : لا إله إلا الله ، هار أروى أمة خجلتها عبادة الظالمين!».

\* \* \*

«يا قوم : وأعني بكلم الماطقين بالضاد من غير المسلمين ، أدعوكم إلى تناسي الإساءات والاحتقار ، وما جناه الآباء والأجداد ، فقد كفى ما فعل ذلك على أيدي المثيرين ، وأجل لكم من الآلة التي تهدوا الوسائل الأخلاق وأنتم المتصرون السابعون . فهذه ألم

اوستريا<sup>(١)</sup> وأمريكا فقد هدأا العلم نطرائق شتى وأصول راسخة لاتحاد الوطنى دون الدينى، والوفاق الجىئى دون المذهبى، والارتباط السياسى دون الإدارى، فما بالنا نحن لا نتفكر فى أن نتبع إحدى تلك الطرائق أو شبها؟ فيقول عقلاؤنا لميرى السخاء من الأعجم والأجانب<sup>(٢)</sup>: دعونا يا هؤلاء نحن ثدبر شأننا، تفاصيم بالفصحاء، ونتراحم بالإخاء، ونتواسى في الشراء، ونتساوى في المراة، دعونا ثدبر حياتنا الدنيا ونجعل الأديان تحكم في الأخرى فقط، دعونا نجتمع على كلمات سواء، ألا وهي: فلتحى الأمة، فليحى الوطن، فلنتحى طلقاء آعزاء».

«أذعركم، وأخص منكم التجاه، للتبصر والتبيصير فيما إليه المصير، أليس مطلق الغربى أخف استحقاراً أخيه من الغربى؟ هذا الغربى قد أصبح مادياً لا دين له غير الكسب، فما ظاهره مع بعضنا بالإخاء الدينى إلا مخادعة وكذبة، هؤلاء الفرنسيس يطاردون أهل الدين، ويعلمون على أنهم يتناسوه، بناء عليه لا تكون دعواهم الدين في الشرق، إلا كما يغدر الصياد وراء الأشباح؟!

لو كان للدين تأثير عند الغربى لما كانت البعضاء بين اللاتين والسكنسون، بل بين الطليان والفرنسيس، ولما كانت بين الألمان والفرنسيس الغربى. الغربى آرقي من الشرقي علماً وثروةً ومتنة، فله على الشرقيين إذا واطهيم السيادة الطبيعية، أما الشرقيون فيما بينهم، فستقاربون لا يتغاببون.

الغربى يعرف كيف يسوس، وكيف يتمتع، وكيف يأسر، وكيف يستأثر، فمتي رأى فيكم استعداداً واندفعاً لمجاراته أو سبقه، ضغط على عقولكم لتبقوا وراءه شوطاً كبيراً كما يفعل الروس مع البولونيين واليهود والتاتار، وكذلك شأن كل المسعمرين، الغربى مهما مكث في الشرق لا يخرج عن أنه تاجر مستمتع، فيأخذ فسائل الشرق ليغرسها في بذنه التي لا يفتنا يغتسل برياحها ويحن إلى أريافها.

قد مضى على الهولانديين في الهند وجزائرها، وعلى الروس في قازان، مثل ما أقمنا في الأندلس، ولكن ما خدموا العلم والعمزان بعشر ما خدمتما، ودخل

(١) الإمبراطورية النمساوية المقدية، التي انتهت بانتهاء الحرب العالمية الأولى

(٢) صراحت بالاعجم؛ الأتراك العثمانيون، وبالآجانب: الإنجليز والفرنسيون، لأن الإشارة لميرى الفتنة

الطائفية بين الدروز والمارونيتين في سنة ١٨٦٠ م

الغرنساويون الجزائريون منذ سبعين عاماً، ولم يسمحوا بعد لأهلها بجريدة واحدة  
تقراً، نرى الإنكليز في بلادنا يفضلون قديداً بلاده، وسمّوك بحاره، على طرقى  
حسناً ومسكناً، فهلا والخالة هذه تنتصرون بأولئك الأثاب؟!».

\* \* \*

«وأنت أيها الشرق الفخيم، رعاك الله، ماذا يهدك؟! ماذا أفعاك عن هسرك.  
البنت أرضك تلك الأرض ذات الجنان والأفنان، زمنت العلم والعرفان؟  
وسماؤك تلك السماء مخدر الآثار، فمحيط الحكم والآدوار؟! يهزأك ذلك  
السيم العدل، لا العواصف والضباب؟! وما ذاك العذيب الغاشق، لا الكب ولا  
الاجاع؟!».

«رعاك الله يا شرق، ماذا أصابك فأخل نظامك، والدهر ذاك الدهر، ما غير  
وضعك، ولا بدل شرعه فيك؟! لم تزل مناطقك هي المعتمدة، وبنوك هم الفانقون  
فطرء وعدا؟! أليس نظام الله فيك على عهده الأول؟! ورابطة الأديان في سلك  
محكمة قوية، مؤسسة على عادة الصانع الوارع؟! أليس معرفة المعلم حقيقة راهنة  
أشرت قتك شمسها، أيدت بها عز النفس، وأحكمت بها حب الوطن وحب  
الجنس؟!».

«رعاك الله يا شرق، ماذا عراك وسكن منك آخرك؟! لم تزل أرضاً واسعة  
خصبة، ومعادنك وافية غنية، وحيواتك راياً متناسلاً، وعمرانك فائماً متوالياً،  
وبنوك على ما رأيتم أقرب للخير من الشر؟! أليس عندهم الحلم السامي عند غيرهم  
ضعفًا في القلب، وعندتهم الحياة المسمى بالجبانة، وعندتهم الكرم المسمى  
بالإتلاف، وعندتهم القناعة المسمى بالعجز، وعندتهم العفة المسمى بالبلادة،  
وعندتهم المجاملة المسمى بالذل؟! نعم، كما هم بالسلالين من القلم، ولكن فيما  
بينهم، ولا من الخداع، ولكن لا يفتخرون به، ولا من الإضرار، ولكن مع الخوف  
من الله».

«رعاك الله يا شرق، لا لري من غير الدهر فيله ما يستوجب هذا الشقاء لبنيته،  
ويستلزم ذنوبهم لبني أخيك، فلم يذق أصحابك إذا انقطع عنك مزد أخيك

يتصنو عاته . يبقى أباً لآلة عراة حمامة في خلام ، بل كينهم فقد الخديمة بثروجوع إلى العصر النحاسى بل الحجري الموصوف بعصر التعمير !<sup>١٩</sup>

ارعاك الله يا شرق ، بل رعن الله أخلاق العرب . العائل ببغاء والعائل فيت ، وقاتل الله الاستبداد ، بل لعن الله الاستبداد ، المانع من الترقى في الحياة ، المتحط بالألم إلى أصل الدركات ، إلا بعداً للظالمين » .

\* \* \*

« راعاك الله يا غرب وحيبك وبيك ، قد عرفت لأخيك سابق فضله عليك ، فوقيت وكفيت وأحسنت الوصاية وهديت ، وقد اشتد مساعد بعض أولاد أخيك فهلا يتدب بعض شيوخ أحرارك لإعانته أئمباً أخيك على هدم ذاك السور ، سور الشرم والشروع ، ليخرجوا بآخوانهم إلى أرض الحياة ، أرض الآباء الهداء ، فيشكرون فضلك ، والذهر مكتفأ !<sup>٢٠</sup> » .

يا غرب ، لا يحفظ لك الدين غير الشرق إن دامت حياة بحريته ، وقد الدين يهدلك بالخراب الفريب . لماذا أعددت للفوضويين إذا صاروا جيشاً حراراً؟ وماذا أعددت لمديارك الحبلى بالثورة الاجتماعية؟ هل تعد المواد المتفرقة ، وقد جاوزت أنواعها الآلف؟ أم تعد الغازات الخانقة ، وقد سهل استحضارها على الصبيان؟»

\* \* \*

يا قوم : واريد بكم شباب اليوم رجال الغدو ، شباب الفكر ورجال الجند ، أعيذكم من الخرى والخذلان ب يعرفة الأديان ، وأعيذكم من الجهل ، جهل أن الدينوية لله ، وهو سحانه ولـى السرائر والضمائر : « ولو شاء ربك جعل الناس أمة واحدة » (هود: ١١٨) .

« أناشدكم يا نائمة الأوطان ، أن تعذر واهؤلاء الرواينة الخائرة قواهم إلا في أسلتهم ، المعطل عملهم إلا في التشيط ، الذين اجتمع فيهم داء الاستبداد والتواكل فجعلواهما الله تدار ولا تدير . وأسألكم عفوه من العتاب واللام ، لأنهم مرضى مبتلون ، مثقلون بالقيود ، ملجمون بالحديد ، يقضون حياة خير ما فيها أنهم أباً لكم !»

«لقد علمتم، يا نجهاء، من طبائع الاستبداد ومصاري الاستعباد جملة كافية للتتأمل  
والتدبر، فاعتبروا<sup>(١)</sup> بها وأسألوا الله العاذية»

نحن أبناء الأدب مع الكبير ولو دام رقابنا. ألقنا الشبات ثبات الأوتاد تحت  
المطارق، ألقنا الانقياد ولو إلى المهاياك. ألقنا أن نعتبر التصاغر أدباء، والتدليل لطنا،  
والتبليغ فصاحة، والملائكة رزانة، وترك الحقوق سماحة، وقبول الإهانة تواضعا،  
والرضاء بالظلم طاعة، ودعوى الاستحقاق غرورا، والبحث عن العموميات  
فضولا، ومد النظر إلى الغد أملا طربلا، والإقدام تهورا، والحمية حمامة،  
والشهامة شراسة، وحرية القول وقاحة، وحرية الفكر كفرأ، وحب الوطن جنونا.

أما أنتم، حماكم الله من السوء، فنرجو لكم أن تستثنوا على غير ذلك، أن تستثنوا  
على التمسك بأصول الدين، دون أوهام المتفقين، فتعرفوا قدر نفوسيكم في هذه  
الحياة فتكرمواها، وتعرفوا قدر آرواحكم وأنها خالدة ثبات وتجزى، وتعيوا من  
النبيين فلا تخافون غير الصانع الرازح العظيم. ونرجو لكم أن تبنيوا قصور فخاركم  
على معالي اليهم ومحكم الشيم، لا على عظام نخرة. وأن تعلموا أنكم خلقتكم  
أحراراً تموتونا كراماً، فاجهدوا أن تحياوا ذلكمما اليومين حياة رضية، يتسنى فيها لكل  
منكم أن يكون سلطاناً مستفلاً في شرلونه، لا يحكمه غير الحق، ومدينا وفيها لقومه  
لا يضمن عليهم بعين أو عنون، ووندا باراً لوطنه، لا يدخل عليه بجزء من فكره ووقفه  
وعماله، ومحباً للإنسانية يعمل على أن خير الناس أفعىهم للناس، يعلم أن الحياة هي  
العمل، وربما العمل الفنوط، والسعادة هي الأمل، وربما الأمل التردد، ويتحقق أن  
القضاء والقدر هما عند الله ما يعلمه ويمضيه، وهما عند الناس السعي والعمل،  
ويوقن أن كل أثر على ظهر الأرض هو من عمل إخوانه البشر، وكل عمل عظيم قد  
ابتدأ به فرد ثم تعاوره غيره إلى أن كمل، فلا يتخيّل الإنسان في نفسه عجزاً، ولا  
يتوقع إلا خيراً، وخير الخير للإنسان أن يعيش حراً مقداماً أو يموت».

اوكياني بسائلكم يسألني تاريخ التغلب بين الشرق والغرب، فأجيب: بأننا كنا  
أرقى من الغرب علمنا نظاماً فقاوة، لكننا له أسباداً! ثم جاء حين من الدهر لحق بنا  
الغرب فصارت مزاحمة الحياة بيننا سجالاً: إن فقناه شجاعة فاقنا عباداً، وإن فقناه

(١) في الأصل المفجع: نداء، وما أثبتاه عن الطمعة الأولى.

ثروة فاقنا بمجتمع كلمته . ثم جاء الزمن الأخير ترقى فيه الغرب علما فنظماما فقوه .  
وانضم إلى ذلك :

أولاً : قوة اجتماعه شعوباً كبيرة .

ثانياً: قوة البارود، حيث أبطل الشجاعة وجعل العبرة للعدد .

ثالثاً: قوة كشفه أسرار الكيمياء والميكانيك .

رابعاً: قوة القحمن الذي أهدته له الطبيعة .

خامساً: قوة الشاطئ بكسره قيود الاستبداد .

سادساً: قوة الأمن على عقد الشركات المالية الكبيرة .

فاجتمعت هذه القوات فيه وليس عند الشرق ما يقابلها غير الافتخار بالأسلاف ،  
وذلك حجة عليه ، والغriور بالدين خلافاً للذين ، فالمسلمون يقابلون تلك القوات  
بما يقال عند الياس وهو «حسبنا الله ونعم الوكيل » ، ويختلفون أمر القرآن لهم بأن  
يعدوا ما استطاعوا من قوة ، لا ما استطاعوا من صلاة وصوم .

وكمي بسائلكم يقول : هل بعد اجتماع هذه القوات في الغرب واستيلائه على  
أكثر الشرق من سبيل لنجاة البقية ؟ فأجيب قاطعاً غير متردد :

إن الأمر مقدور ولعله ميسور . ورأس الحكمة فيه كسر قيود الاستبداد ، وأن

يكتب الناشيون على جماهيرهم عشر كلمات وهي :

١ - ديني ما أظهر ولا أخفي .

٢ - أكون حيث يكون الحق ولا أبالي .

٣ - أنا حر وساموت حررا .

٤ - أنا مستقل لا انكل على غير نفسي وعقلني .

٥ - أنا إنسان الجد والاستقبال لا إنسان الماضي والحكايات .

٦ - نفسي ومنعنتي قبل كل شيء .

٧ - ألمحابة كلها تعب المديد.

٨ - الوقت غالٌ عزيزٌ.

٩ - الشرف في العلم فقط.

١٠ - أخاف الله لا سواه.

\* \* \*

وأنت أيها الوطن المحبوب: أنت العزيز على التفوس، الخدم في التلوب،  
إليك تحن الأشباح وعليك تهن الأرواح... أيها الوطن الباكى ضعافه: عليك تبكي  
العيون وفيك يحلو النون. إلى متى يبعث خلالك الشام الطعام؟ يظلسوه بنيت  
ويذلون ذويك. يطاردون أخوالك الأنحاب ويسكنون على المساكين الطرق  
والآبواب، يخربون العمran ويقرون الديار؟

أيها الوطن العزيز: هل حقافت رحابك عن أولادك، أم خفت أحضانك عن  
أولادك؟... كلا، إن فقدت الآية، فقدت الحمة، فقدت الأحرار! أيها الوطن  
المتلهب فواهه: أما رويت من سقيا الدموع والدماء؟ ولكتها دموع بثات الشراكات  
ودماء أبنائك الأبراء، لا دموع النادمين ولا دماء الظالمين. إلا فاشرب هتبا ولا  
تاسف على البُلُه الخاملين، ولا تحزن، فما هم كرائم وكرام. لسن هن كرام باكيات  
محسّنات، وليسوا هم كراماً أعزّة شهداء، إنّهم، غفر الله لهم، من علمت، قل  
فيهم الحر الغيور، قل فيهم من يقول أنا لا أخاف الظالمين.

أيها الوطن الحنون: كون الله عناصر أجسامنا متك، وجعل الأمهات حواضن،  
ورزقنا الغذاء متك، وجعل الرضعات مجهرات. نعم، خلقنا الله متك، فحزن لك  
أن تحب أجزاءك وأن تحن على آفالاذك. كم يحق لك في شرع الطبيعة الأتحب  
الأجنبى الذى يأبى طبعه حبك، الذى يوذلك ولا يبو اليك، ويراحم بك عليك  
ويشاركم فيك، وينقل إلى أرضه ما في جوفك من نفس العنصر وكثير المعادن  
فيفرقك ليغنى وطنه، ولا لوم عليه بل يبارك الله فيه!».

«يا قوم: جعلكم الله خيرة اليوم وعدة الغد، هذا خطابي إليكم فيما هو أدنى في

وَمَا هُوَ الْحَطَاطُ، فَيَا وَعِيتُمْ وَلَوْ شَبَرَاتٍ، فَيَا بَشَرَاتٍ، وَالسَّلَامُ عَلَيْكُمْ، وَإِلَّا  
فِيهَا<sup>(۱)</sup> ضَيْعَ الْأَنْفُسِ، وَعَلَى الرَّفَاهِ السَّلَامُ.

\* \* \*

الاستبداد الذي يبلغ في الانحطاط بالأمة إلى غاية أن قوت ويحيط هو معها،  
كثير الشواهد في قديم الزمان وحديثه. أما بلوغ الترقى بالأمم إلى المرتبة الفضلى  
السامية التي تليق بالإنسانية فيها لم يسمح الزمان حتى الآن بأمة تصلح مثلاً له،  
لأنه إلى الآن لم توجد أمة حكمت نفسها برأيها العام حكماً لا بشويه نوع من  
الاستبداد ولو باسم الورقار والاحترام، أو بنوع من الإغفال ولو يذر الشفاق الديني  
او الجنسى بين الناس.

فكأن الحكمة الإلهية، لم تزل ترى البشر غير متأهلين لخواص سعادة الآخرة  
العمومية بالتحابب بين الأفراد، والقباءة بالمساواة الحقيقة بين الطبقات. نعم،  
ووجد الترقى القريب من الكمال بعض أمثال قليلة في القرون الغابرية، كالجمهوريّة  
الثنية لنورمان، وكعهد الخلفاء الراشدين، وكالأزمونية المتقطعة في عهد بعض الملوك  
المنظمين لا الفاتحين مثل أبو شروان وعبد الملك الأموي<sup>(۲)</sup> ونور الدين الشهيد  
وبطرس الكبير<sup>(۳)</sup>. وكبعض الجمهوريّات الصغيرة والممالك الموقفة لأحكام التقيد  
الموحودة في هذا الزمان. وإلى أقلّ من ذلك في عهد الملك الأموي وحصلت إليه  
تلك الأمم وصفا إجماليا، وأترك للمطالع أن يرازن بينها ويفسّر عليها درجات  
سائر الأمم.

وربما يسترب في ذلك المطالع المولود في أرض الاستبداد، الذي لم يدرس  
أحوال الأمم في الوجود، ولا اعتب عليه فإنه كالمولود أعمى لا يدرك للمناظر  
البهية معنى.

قد بلغ الترقى في الاستقلال الشخصى في ظلال الحكومات العادلة، لأن يعيش  
الإنسان المعيشة التي تشبه في بعض الوجوه ما وعدته الأديان لأهل السعادة في

(۱) في الأصل المتقع: فيما.. ولا وجود لهنـى العبارة في الطبعة الأولى.

(۲) عبد الملك بن مروان، أفقد الدولة الأموية من التفكك، وحكمها من سنة ۶۸۵ حتى سنة ۷۰۵ م.

(۳) الغيضر الروسي الذي قاد حركة التجدد في بلاطه، ولد سنة ۱۶۲۲ وDie في سنة ۱۷۲۵ م.

الختان. حتى إن كل فرد يعيش كأنه خالد بقرومه ووطنه، وكأنه أمين على كل مطلب، فلا هو يكلف الحكومة شططا ولا هي تهمله استحقارا:

١. أمين على إسلامة في جسمه وحياته بحراسة الحكومة التي لا تغفل عن معاشرته بكل فونتها في حضوره وسفره بدون أن يشعر بثقل قيامها عليه. فهي تحيط به إحاطة الهواء، لا إحاطة السور يلطمها كيما التفت أو سار.

٢. أمين على المللات الجسمية والفكيرية باعتناء الحكومة في الشؤون العامة، المتعلقة بالترويضات الجسمية والنظرية والعقلية حتى يرى أن الطرقات المسهلة والتربيات البليدية، والمتربفات، والمنتديات، والمدارس، والمجتمع ونحو ذلك، قد وجدت كلها لأجل ملذاته، ويعتبر مشاركة الناس له فيها لأجل إحسانه، فهو بهذا النظر والاعتبار لا ينقص عن أغنى الناس سعادة.

٣. أمين على الخرية، كأنه خلق وحده على سطح هذه الأرض، فلا يعارضه معارض في مما يخص شخصه من دين وفكرة وعمل وأمل.

٤. أمين على النفوذ، كأنه سلطان عزيز فلا مانع له ولا معاكس في تنفيذ مقاصده النافعة في الأمة التي هو منها.

٥. أمين على المزية، كأنه في أمة يساوي جميع أفرادها مترئاً وشريفاً وقوياً، فلا يفضل هو على أحد ولا يفضل أحد عليه، إلا عزية سلطان الفضيلة فقط.

٦. أمين على العدل، كأنه هو القاضي على ميزان الحقوق فلا يخاف تطفيلاً، وهو المحسن فلا يحدره بحسناً، وهو المطمن على أنه إذا استحق أن يكون ملكاً صار ملكاً، وإذا جنتي جنتي نال جراءه لا محالة.

٧. أمين على المال والملك، كأن ما أحقره بوجهه المشروع قليلاً كان أو كثيراً، قد خلقه الله لأجله فلا يخاف عليه، كما أنه تُطلع عينه إن نظر إلى مال غيره؛

٨. أمين على الشرف بضم المثنى، بنصرة الأمة، ببذل الدم، فلا يرى تحفراً إلا لدى وجданه، ولا يعرف طعماً لمراة الذل والهوان.

اما الأسير، ولا أحزن المطالع بوصف حالته، فاكتفى بالقول: إنه لا يملك ولا

نفسه، وغير أمن حتى على عظامه في رسمه، إذا وقع نظره على المستبد أو أحد من جماعته، على كثريتهم، يعود بالله، وإذا من قرب إحدى دوائر حكومته أسرع وهو يكرر قوله: «حبابتك يارب، إن هذه الدار بس الدار، هي كالجزرة، كل من فيها إما ذابح وإما مذبوح، إن هذه الدار كالكتيف لا يدخله إلا المضطه».

\* \* \*

وقد يبلغ الترقى في الاستقلال الشخصى مع التركيب بالعائلة والعشيرة، أن يعيش الإنسان معتبراً نفسه من وجه غبا عن العالمين، ومن وجه عصوا حقيقى ما في جسم حى هو العائلة ثم الأمة، ثم البشر.

وينظر إلى القسام البشري إلى أعم، ثم إلى عائلات، ثم إلى أفراد، هو من قبيل القسام المالك إلى مدن وهي إلى بيوت وهي إلى مراافق، وكما أنه لابد لكل مرفق من وظيفة معينة يصلح لها والا كان بناؤه عبثاً يستحق الهمم، كذلك أفراد الإنسان لابد أن يعد كل منهم نفسه لوظيفة في قيام حياة عائلته أولاً، ثم حياة قومه ثانياً.

ولهذا يكون العضو الذى لا يصلح لوظيفة، أو لا يقوم بما يصلح له، حقيراً مهاناً، وكل من يريد أن يعيش كلاماً على غيره، لا عن عجز طبيعى، يستحق الموت لا الشفقة، لأنه كالدرن في الجسم أو كالزائدة في النطاف يستحقان الإخراج والقطع، وهذه المعنى حرمت الشرائع السماوية الملاهي التي ليس فيها ترويض، والسكر المعتل عن العمل عقلاً وجسماء، والقامورة والربا لأنهما ليسا من نوع العمل والتبادل فيه، وقد فضل الله الكتاب على الحجامة وصانع الخبر على ناظم الشعر لأن صنعتهما أنسع للجمهور.

وقد يبلغ ترقى التركيب في الأمة إلى درجة أن يصير كل فرد من الأمة مالكا لنفسه تماماً، وملوكاً لقومه تماماً، فالآمة التي يكون كل فرد منها مستعداً لافتتاحها بروحه وبماله، تصير تلك الآمة بمحنة هذا الاستعداد في الأفراد، غنية عن أرواحهم وأموالهم.

\* \* \*

الترقي في القوة بالعلم والمال يتضمن على باقى أنواع الترقىيات السالفة أربعين تغيراً الرئيس على باقى أعضاء الجسم، فكما أن الرئيس يأخذ ازدهاراً مركزية العقل ومركزية

أكثر أحوالهم، قرير على باقي الأعضاء واستخدامها في حاجاته، فكذلك الحكومات المتسلطة يتربى أفرادها ومجموعها في العلم والثروة، فيكونون لهم سلطان ضيع على الآباء أو الأم التي انحط بها الاستبداد المشوّه إلى حضيض الجهل والفقر.

\* \* \*

يقع عليه بحث الشرقي في الكمالات بالخصال والأثر، وبحث الشرقي الذي يتعلّق بالروح، أي بما وراء هذه الحياة، ويرى في إله الإنسان على سلم الرحمة والحسنات، فهذه البحاث طوبيّة الذيل ومتبعها حكميات الكتب السماوية، ومدونات الأخلاق، وترجم مشاهير الأم.

وأكثري بالقول في هذا النوع: إنه يبلغ بالإنسان مرتبة لا يرى حياته أبهى إلا بعد درجات، فيهمه أولاً: حياة أمته، ثم: امتلاك حريرته، ثم: أمه على شرفه، ثم: محافظته على عائلته، ثم: وقايتها حياته، ثم: صالح، ثم ونم، وقد تشمل إحساناته عالم الإنسانية كله، لأن قوته البشر لا قبليته، وروطه الأرض لا ينده، ومسكه حيث يجد راحته، لا يقيد بحداران بيت مخصوص يستقر فيه ويتحمّله، كما هو شأن الأسراء.

وقد يترفع الإنسان عن الإمارة لما فيها من معنى الكبير، وعن التجارة لما فيها من التمويه والتبدل، فيرى الشرف في المحركات، ثم المنطرق، ثم القلم، ويرى اللذة في التجديد والاختراع، لا في المحافظة على العتيق، كان له وظيفة في ترقى مجتمع البشر.

\* \* \*

وخلاصة القول: إن الأم التي يسعدها جدّها لتبديد استبدادها، ثالث من الشرف الحسني والمعنوي ما لا يخطر على فكر أسراء الاستبداد، فهذه بلجك أنصت التكاليف الأميركيّة برصتها، مكتفية في ثقانتها بنماء فوائد تلك الحكومة، وهذه سويسرية يصادفها كثيراً لا يوجد في سجونها سجين واحد، وهذه أميريكا أثبتت حتى كادت تخرج الفضة من مقام النقد إلى مقام الماء، وهذه التي بآن أصبحت تستنزف قنطرة الذهب من أوروبا وأميريكا ثمن احتيازات اختراعاتها وطبع تراجم مؤلفاتها.

وقد تناول أيضاً تلك الأم حظاً من المللذات الحقيقة، التي لا تخطر على فكر الأسراء، بكلدة العلم وتعليمه، وللة المجد والحمامة، وللة الإشراء والبذل، وللة إحراز الاحترام في القلوب، وللة تفوز الرأى الصائب، وللة الحب الظاهر، إلى غير هذه المللذات الروحية. وأما الأسراء والجهلاء، فملذاتهم مقصورة على مشاركة الوحوش النفرارية في المطاعم والمشارب واستفراغ الشهوة، كان أجسامهم ظروف غلاً وتفرغ، أو هي دمامل تولد الصديد وتدفعه.

وأنفع ما يبلغه الترقى في البشر، هو إحكامهم أصول الحكومات المنظمة بينما هم مداهشين في وجه الاستبداد، والاستبداد جرثومة كل فساد، وبجعلهم الأفقر ولا نفوذ فوق قوة الشرع، والشرع هو جبل الله المتن. وبجعلهم قوة التشريع في بد الأمة، والأمة لا تجتمع على ضلال، وبجعلهم المحاكم تحاكم السلطان والصلuki على السوا، فتحاكي في عدالتها المحكمة الكبرى الإلهية. وبجعلهم العمال لا سبيل لهم على تعدى حدود وظائفهم، كأنهم ملائكة لا يعصون أمراً، وبجعلهم الأمة يقطة شاهرة على مراقبة سير حكومتها، لا تغفل طرفة عين، كما أن الله عز وجل لا يغفل عما يفعل الطالمون.

هذا مبلغ الترقى الذي وصلت إليه الأمة منذ عرف التاريخ، على أنه لم يقم دليل إلى الأذى على ترقى البشر في السعادة الحيوية عمما كانوا عليه في العصور الخالية حتى الحجرية، حتى منذ كانوا عراة يسرحون أسراباً، والأثار المشهودة لا تدل على أكثر من ترقى العلم والعمريان وهو أثاثان كما يصلاحان للسعادة، بصلاحان للاشتغال، وترقيهما هو من سنة الكون التي أرادها الله تعالى لهذه الأرض وبنيها، ووصف لها ما سبّل إليه ترقى زيتها واقتدار أهلها بقوله عن شأنه: «حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وزينت وطن أهلها أنتم قادرون عليها أتاها أمرنا ليلاً أو نهاراً فجعلناها حميداً كأن لم تعن بالأمس» (يوس : ٢٤). وهذا يدل على أن الدليل وبنيها لم يزال في مقتبل الترقى، ولا يعارض هذا أن ما مضى من عمرهما هو أكثر مما باقى حسبما أخبرت به الكتب السماوية، لأن العمر شيء، والترقى شيء آخر.

## الاستبداد والخلص منه

ليس لنا مدرسة أعظم من التاريخ الطبيعي ولا يرهان أقوى من الاستقراء، من تبعهما يرى أن الإنسان عاش دهرا طويلا في حالة طبيعية تسمى «دور الافتراض»، فكان يتجلو حول المياه وأسراها، تجمعته حاجة الحضانة صغيرا، وقصد الاستئناس كبيرا، ويعتمد في رزقه على النبات الطبيعي وافتراض ضعاف الحيوان في البر والبحر، وتسوء الإرادة فقط، ويقوده من بنيته أقوى إلى حيث يكثُر الرزق.

ثم ترقى كثيرون من الإنسان إلى الحالة البدوية التي تسمى «دور الاقتناء»: فكان عشائر وقبائل، يعتمد في رزقه على ادخار الفرائس إلى حين الحاجة، فصارت تجمعته حاجة التحفظ على المال والأنعام، وحماية المستودعات والمراوغة وألياه من المزاحمين.

ثم التقلل، ولا يقال ترقى، قسم كبير من الإنسان إلى المعيشة الحضرية: فسكن القرى، يستتبّت الأرضي الخصبة في معاشه، فأخصب ولكن في الشقاء، ولعله استحق ذلك بفعله، لأنه تعدى قانون الحال، فإنه خلقه حرا جوا لا يسير في الأرض ينظر آلاء الله، فسكن، وسكن إلى الجهل وإلى الذل، وخلق الله الأرض مباحة، فاستأثر بها، فسلط الله عليه من يغضبه منه ويأسره، وهذا القسم يعيش بلا جامدة، تحكمه أهواء أهل المدن، وقانونه: أن يكون ظالما أو مظلوما.

ثم ترقى قسم من الإنسان إلى التصرف، بما في المادة وهم الصناع، وما في النظريات وهم أهل المعارف والعلوم، وهؤلاء المتصرفون هم سكان المدن الذين هم وإن سجعوا أجسامهم بين الحجران، لكنهم أطلقوا عقولهم في الأكونان، وهم قد

توسعوا في الرزق كما توسعوا في الحاجات، ولكن أكثرهم لم يهتدوا حتى الآن للطريق المثلث في سياسة الجمعيات الكبيرة. وهذا هو سبب تنوع أشكال الحكومات وعدم استقرار أمة على شكل مرض عام، إما كل الأمم في تقلبات سياسية على سبيل التجريب، وبحسب تغلب أحزاب الاجتهد أو رجال الاستبداد.

وتقدير شكل الحكومة هو أعظم وأقدم مشكلة في البشر، وهو المترن الأكبر لأفكار الباحثين، والميدان الذي قل في البشر من لا يحول فيه على فيل من الفكر، أو على جمل من الجهل، أو على فرس من الفراسة، أو على حمار من الحمق. حتى جاء الزمن الأخير فجال فيه إنسان الغرب جوئل المغوار، المستطلي في التدقير مراكب البخار، فقرر بعض قواعد أساسية في هذا الباب تصافر عليها العقل والتخريب، وخصص فيها الحق اليقين، فصارت تعد من المقررات الاجتماعية عند الأمم المتقدمة، ولا يعارض ذلك كون هذه الأمم لم تزل أيضاً منقسمة إلى أحزاب سياسية يختلفون شيئاً، لأن اختلافهم هو في وجوه تطبيق أصول تلك القواعد وفروعها على أحوالهم الخصوصية.

وهذه القواعد التي قد صارت قضاياً بدائية في الغرب، لم تزل مجهرة، أو غريبة، أو منفورة منها في الشرق، لأنها عند الآخرين منهم لم تطرق سمعهم، وعند البعض لم تزل التفاتهم وتدقيقهم، وعند آخرين لم تخز قبولاً، لأنهم ذوي غرض، أو مسؤولة قلوبهم، أو في قلوبهم مرض.

وإني أطرح لتدقيق المطالعين رؤوس مسائل بعض المباحث التي تتعلق بها الحياة السياسية. وقبل ذلك أذكرهم بأنه قد سبق في تعريف الاستبداد بأنه: «هو الحكومة التي لا يوجد بينها وبين الأمة رابطة معينة معلومة مصونة يقانون نافذ الحكم». كما استلفت نظرهم إلى أنه لا يوثق بوعده من يتولى السلطة أيا كان. ولا بعهده ومهما على مراعاة الدين، والتقوى، والحق، والشرف، والعدالة، ومقتضيات المصلحة العامة، وأمثال ذلك من القضايا الكلية المهمة التي تدور على لسان كل بر وفاجر، وما هي في الحقيقة إلا كلام مبهم فارغ، لأن المجرم لا يعدم تأويله، ولأن من طبيعة القوة الاعتساف، ولأن القوة لا تقابل إلا بالقوة.

ثم فلنرجع للمباحث التي أريد طرحها لتدقيق المطالعين وهي:

## ١. مبحث: ما هي الأمة؟ أو الشعب؟

هل هي ركام مخلوقات ذاتية؟ أو جمعية عبيد مالك متغلب، وظيفتهم الطاغية والانقياد ولو كرها؟ أم هي جمجمة بينهم روابط دين أو جنس أو لغة، ووطن، وحقوق مشتركة، وجامعة سياسية اختيارية، لكل قرد حق إشهار رأيه فيها توفيقاً لمقاعدة الإسلامية التي هي أسمى وأبلغ قاعدة سياسية وهي: «كلكم راع وكلكم مستول عن رعيته»؟!

## ٢. مبحث: ما هي الحكومة؟

هل هي سلطة امتلاك فرد يجمع، ينصرف في رفاههم، ويتمتع بأعمالهم، ويتعامل ببراءة ما يشاء؟ أم هي وكالة تقام بارادة الأمة لأجل إدارة شؤونها المشتركة العمومية؟

## ٣. مبحث: ما هي الحقوق العمومية؟

هل هي حقوق أحد الملوك، ولكنها تضاف للأمم مجازاً؟ أم بالعكس هو حقوق جموع الأمم، وتضاف للملوك مجازاً؟ ولهم عليها ولاية الآمانة والنظارة على مثل الأرضي والمعادن، والأنهار والسواحل، والقلاع والمعابد، والأساطيل والمعدات، ولو لاية المحدود، والحراسة على مثل الأمان العام، والعدل والنظام، وحفظ وصيانة الدين والأداب، والقواتين والمعاهدات، والانجذاب، إلى غير ذلك مما يتحقق لكل فرد من الأمة أن يتمتع به وأن يضمنه عليه؟

## ٤. مبحث: التساوى في الحقوق:

هل للحكومة التصرف في الحقوق العامة المادية والأدبية كما تشاء، بدلًا وحرماناً؟ أم تكون الحقوق محشرة للجميع على التساوى والشروع؟ وتكون المعاشرة والمخازن العمومية موزعة على الفئران والبلدان والصوف والأديان نسبية عادلة، ويكون الأفراد متساوين في حق الاستئصال؟

## ٥. مبحث، الحقوق الشخصية:

هل الحكومة تملك السيطرة على الأعمال والأفكار؟ أم أفراد الأمة أحرار في الفكر مطلقاً، وفي الفعل ما لم يخالف القانون الاجتماعي، لأنهم أحرار بمنافعهم الشخصية، والحكومة لا تتدخل إلا في الشؤون العمومية؟!

## ٦. مبحث، نوعية الحكومة:

هل الأصلح هي الملكية المطلقة من كل زمام؟ أم الملكية المقيدة؟ وما هي المقيد؟ أم الرئاسة الانتخابية الدائمة مع الحياة؟ أو المؤقتة إلى أجل؟ وهل تُحال الحاكمية بالوراثة؟ أو العيادة؟ أو الغلبة؟ وهل يكون ذلك كما تشاء المصادفة؟ أم مع وجود شرائط الكفاءة؟ وما هي تلك الشرائط؟ وكيف يصير تحقيق وجودها؟ وكيف يراقب استمرارها؟ وكيف تستمر المراقبة عليها؟!

## ٧. مبحث، ما هي وظائف الحكومة؟:

هل هي إدارة شؤون الأمة حسب الرأي والاجتهاد؟، أم تكون مقيدة بقانون موافق لرغائب الأمة وإن خالف الأصلح؟ وإذا اختلفت الحكومة مع الأمة في اعتبار الصالح والمضر فهل على الحكومة أن تعزل الوظيفة؟

## ٨. مبحث، حقوق الحاكمية:

هل للحكومة أن تخصص نفسها لنفسها ما تشاء من مراتب العضمة، ورواتب المال؟ وتخابي من تريده ما تشاء من حقوق الأمة وأموالها؟ أم يكون التصرف في ذلك كله، إعطاء وتحديداً ومتاعاً، متواط بالآمة؟

## ٩. مبحث، طاعة الأمة للحكومة:

هل الإرادة للأمة، وعلى الحكومة العمل؟ أم الإرادة للحكومة، وعلى الأمة

الطاعة؟ وهل للحكومة تكليف الآمة طاعة عمباء بلا فهم ولا اقتناع؟ أم عليها  
الاعتناء بوسائل التفهيم والإذعان لتأتي الطاعة بإخلاص وأمانة؟!

#### ١٠. مبحث: توزيع التكليفات:

هل يكون وضع النزراب مفوضاً لرأي الحكومة؟ أم الآمة تقرر التكليفات اللازمية  
وتعين موارد المال، وترتباً طرائق جيابته وحفظه؟!

#### ١١. مبحث: إعداد المتعة:

هل يكون إعداد الفوة بالتجنيد والتسليح استعداداً للدفاع مفوضاً لإرادة  
الحكومة، إهتماماً، أو إقلالاً، أو إكثاراً أو استعمالاً على قهر الآمة؟ أم يلزم أن  
يكون ذلك برأى الآمة وتحت أمرها؟ بحيث تكون الفوة منفذة رغبة الآمة لا رغبة  
الحكومة؟

#### ١٢. مبحث: المراقبة على الحكومة:

هل تكون الحكومة لا تسأل عمما تفعل؟ أم تكون للأمة حق السيطرة عليها، لأن  
الشأن شأنها، فلها أن تثبّع عنها وكلاء لهم حق الاطلاع على كُل شيء، وتوجيه  
المسؤولية على أي مكان، ويكون أفهم وظائف النواب حفظ الحقوق الأساسية المقررة  
للآمة على الحكومة؟

#### ١٣. مبحث: حفظ الأمن العام:

هل يكون الشخص مختلفاً بحراسة نفسه ومتعلقاته؟ أم تكون الحكومة مكلفة  
بحراسته مقيماً ومسافراً، حتى من بعض صوارق الطبيعة باخليولة لا بالميزانة  
والتعويض؟

#### **١٤. مبحث: حفظ السلطة في القانون:**

هل يكون للحكومة إيقاع عمل أكراهى على الأفراد برأيها، أو بدون الوسائط القانونية؟ أم تكون السلطة منحصرة في القانون، إلا في ظروف مخصوصة مؤقتة؟

#### **١٥. مبحث: تأمين العدالة القضائية:**

هل يكون العدل مترادفًا مع الحكومة؟ أم يراء القضاة المصون وجداولهم من كل مؤثر غير الشرع والحق، ومن كل ضغط حتى ضغط الرأى العام؟

#### **١٦. مبحث: حفظ الدين والأداب:**

هل يكون للحكومة، ولو القضائية، سلطة وسيطرة على العقائد والضمائر؟ أم تقتصر وظيفتها في حفظ الجامعات الكبرى كالدين، والجنسية، واللغة، والعادات، والأداب العمومية، على استعمال الحكمة ما ألغت عن الزواجر، ولا تتدخل الحكومة في أمر الدين ما لم تنتهك حرمه؟ وهل السياسة الإسلامية سياسة دينية؟ أم كان ذلك في مبدأ ظهور الإسلام، كالأدلة العرفية عقب الفتح؟

#### **١٧. مبحث: تعيين الأعمال بقوانين:**

هل يكون في الحكومة، من المحاكم إلى البوليس، من يطلق له عنان التصرف برأيه وخبرته؟ أم يلزم تعيين الوظائف، كلياتها وجزئياتها، بقوانين صريحة واضحة، لا توسيع مخالفتها ولو لصلحة مهمة، إلا في حالات أخطر الكبير؟

#### **١٨. مبحث: كيف توضع القوانين:**

هل يكون وضعها منوطاً برأي الحاكم الأكبر؟ أو رأى جماعة يتتخذهن بذلك؟ أم يضع القوانين جمع منتخب من قبل الكافة ليكونوا عازفين حسب احتياجات قومهم؟

ومن يلائم طبعهم ومواقعهم وصواريخهم؟ وربما يكون حكمه عاماً؟ أو مختلفاً على  
حسب تناقض العناصر والمطبائع وتغير الموجبات والأزمان؟

#### ١٩- مبحث: ما هو القانون وقوته:

هل القانون هو أحكام يحتاج بها القوى على الضعف؟ أم هو أحكام متزنة من  
روابط الناس بعضهم ببعض، وملاحظ فيها طابع أكثرية الأفراد، ومن نصوص  
خالية من الإبهام والتعقيد، وحكمها شامل كل الطبقات، ولها سلطان نافذ قادر  
مصول من مؤشرات الأغراض، والشفاعة، والشفقة، وبذلك يكون القانون هو  
القانون الطبيعي للأمة فيكون محترماً عند الكافة، مضمون الحماية من قبل كل أفراد  
الأمة؟

#### ٢٠. مبحث: توزيع الأعمال والوظائف:

هل يكون الحكم في ذلك مخصوصاً بأقارب الحاكم وعشائره ومقربيه؟ أم توزع  
كتوزيع الحقوق العامة على القبائل والفصائل كافة، ولو مناوبة، مع ملاحظات  
الأهمية والعدد، بحيث يكون رجال الحكومة أئمدة جن من الأمة، أو هم الأمة  
صغراء، وعلى الحكومة إيجاد الكفاءة والإعداد ولو بالتعليم الإجباري؟

#### ٢١. مبحث: التفريق بين السلطات السياسية والدينية والتعليم:

هل يجمع بين سلطتين أو ثلاث في شخص واحد؟ أم تخصص كل وظيفة من  
السياسة والدين والتعليم من يقوم بها يائنان؟ ولا إتقان إلا بالاختصاص، وفي  
الاختصاص، كما جاء في الحكمة القرآنية: «ما جعل الله لرجل من قلبين في  
جوفه» (الأحزاب: ٤)، ولذلك لا يجوز الجمع منعاً لاستفحال السلطة.

## ٢٢. مبحث: الترقى في العلوم والمعارف:

هل يترك للحكومة صلاحية الضغط على العقول كي لا يقوى ن福德 الأمة عليها؟ أم تحمل على توسيع المعرف بجعل التعليم الابتدائى عموميا، بالتشريع أو الإجبار، و يجعل الكمال منه سهلا للمتناول . وجعل التعليم والتعلم حرا مطلقا !

## ٢٣. مبحث: التوسيع في الزراعة والصناعة والتجارة:

هل يترك ذلك للنشاط المنفرد في الأمة؟ أم تلزم الحكومة بالاجتهاد في تسهيل مقدار الأهم السائرة، لا سيما المزاحمة والمجاورة، كيلا تهلك الأمة بالحاجة لغيرها أو تضعف بالفقر !

## ٢٤. مبحث: السعي في العمران:

هل يترك ذلك لإهتمام الحكومة أو لأنهم ماكينها فيه إسرافا وتبذيرا؟ أم تحمل على اتباع الاعتدال المناسب مع الثروة العمومية؟

## ٢٥. مبحث: السعي في رفع الاستبداد:

هل يتظر ذلك من الحكومة ذاتها؟ أم نوال الحرية ورفع الاستبداد زفعا لا يترك مجالا لعودته من وظيفة عقلاء الأمة وسراتها؟

\* \* \*

هذه خمسة وعشرون مبحثا، كل منها يحتاج إلى تدقيق عميق، وتفصيل طويل، وتطبيق على الأحوال والمتضيقات الخصوصية. وقد ذكرت هذه المباحث تذكرة للكتاب ذوى الآثار وتنشيطها للنجباء على الخوارق فيها شرط، اتبعها حكمة إثبات البيوت من آثارها. وإن اقتصر على بعض الكلام فيما يتعلق بالبحث الأخير منها فقط، أعني مبحث السعي في رفع الاستبداد فاقول:

- ١ - الأمة التي لا يشعر كلها أو أكثرها بالآلام الاستبداد لا تستحق الحرية.
- ٢ - الاستبداد لا يقاوم بالشدة إنما يقاوم باللين والتدرج.
- ٣ - يجب قبل مقاومة الاستبداد تهيئة ماذا يستبدل به الاستبداد.

هذه قواعد رفع الاستبداد وهي قواعد تبعد أعمال الأسراء، وتسر المستبددين، لأن  
ظواهرها يؤمنهم على استبدادهم، ولهذا أذكّر بما قد أثارهم به أخبارى الشهور<sup>(11)</sup>  
حيث قال: «لا يفرحن المستبد بعظيم قوله ومرىد احتياطه فكم من جبار عنيد جندله  
مظلوم صغيراً»، وإنى أقول: كم من جبار قهار أخذه الله أخذ عزيز متنقم  
مبني قاعدة كون الأمة التي لا يشعر أكثرها بالآلام الاستبداد لا تستحق الحرية هو.

أن الأمة التي ضربت عليها الذلة والمسكينة، وتوالت على ذلك القرون والبطون. نصيير تلك الأمة ساقية الطعام، حسبما سبق تفصيله في الابحاث السابقة. حتى إنها تنصيير كالبهائم، أو دون البهائم، لا تسأل فقط عن الخرية، ولا تلتمس العدالة، ولا تعرف ولا مستقلان قيمة، أو للنظام مزية، ولا ترى لها في الحياة وظيفة غير التبعية للغالب عليها، أحسن أو أساء على حد سواء، وقد تقم على المستبد نادراً، ولكن طليباً للاقتalam من شخصه، لا طليباً للخلاص من الاستبداد، فلما تستفيد شيئاً، إنما تستبدل مرض بمرض كمحض بصداع.

وقد نقاوم المستبد يسوق مستفيد آخر تتوسم فيه أنه أقوى شوكة من المستينة الأولى، فإذا نجحت لا يغسل هذا السائل يديه إلا نماء الاستبداد، فلا تستفيد أيضًا شيئاً، إنما تستبدل مفرضاً جديداً<sup>(٢)</sup> بفرض معزى، وربما تزال الحرية عفواً فكذلك لا تستفيد منها شيئاً لأنك لا تعرف ملحمتها فلا تهتم بمحفلتها. فلا تلت حرية أر تنقلب إلى قوضى، وهي إلى استبداد مشوش أشد وطأة، كمال يرضى إذا التحكم وللهذا قرر الحكماء أن الحرية التي تتسع الأمة هي التي تحصل عليها بعد الاستعداد لغيرها، وأما التي تحصل على غير شرة حمفاء فثلمما تقيي شيناً، لأن الثورة غالباً

(١) المصلح والأديب الإيطالي **البيري فيتوري** (Allieri Vitore) (١٧٤٩-١٨٠٣م) ولد بمقدونيا  
لظام الاستبداد إشارة إلى أنه مضرر من مصادر افتخار الكواكب في هذا الموضوع.

10. The following table gives the number of hours worked by 1000 workers in a certain industry.

نكتفي بقطع شجرة الاستبداد ولا تفلح جذورها، فلا تلبت أن تنبت وتنمو وتعود أقوى مما كانت أولاً.

فيما إذا وجد في الأمة الميتة من تدفعه شهامته للأخذ بيدها والنهوض بها فعلية أولاً: أن يبorth فيها الحياة وهي العلم، أي علمها بأن حالتها سيئة وأن بالإمكان تبديلها بغير منها، فإذا هي علمت ينتهي فيها الشعور بالظلم الاستبداد. ثم يتزقى هذا الشعور بطبعه من الأحد إلى العشرات، إلى المئات . حتى يشمل أكثر الأمة ويتباهي بالتحسّر ويبلغ بالسان حانها إلى متزلة قوله الحكيم العربي:

إذا لم تقم بالعدل فبنا حكومة فتحن على تغييرها قدراء

وهكذا يختلف فكر الأمة في واد ظاهر الحكمية يسير كالسيل، لا يرجع حتى يبلغ مستهانه.

ثم إن الأمم الميتة لا يندر فيها ذرو الشهامة، إنما الأسف أن يندر فيها من يهتدى في أول شاته إلى الطريق الذي به يحصل على المكانة التي تمكنه في مستقبله من نهوض رأيه في قومه. واتي أنيه فكر الناشطة العزيزة على أن من يرى عيوبهم في نفسه استعداداً للمسجد الحقيقي فنحرض على الرؤوس يا الآية لبيان:

- ١- أن يجهد في ترقية معارفه مطلقاً، لا سيما في العلوم النافعة الاجتماعية كالحقوق والسياسة والاقتصاد والفلسفة العقلية، وتاريخ قومه الخضراء في والمطبيعي السياسي، والإدارة الداخلية والإدارة الخارجية، فيكتب من أحوال وفروع هذه الفنون ما يمكنه إحرائه باتلقي، وإن تعذر فيالمطالعة مع التدقيق.
- ٢- أن يتقن أحد العلوم التي تكسبه في قومه موقع محترماً وعلمهها مخصوصاً كعلم الدين والحقوق، أو الإشاء، أو الفض
- ٣- أن يحافظ على أداب وعادات قومه غاية المحافظة، ولو أن فيها بعض تشبيه سخيفة.
- ٤- أن يقلل اختلاطه مع الناس، حتى مع رفقائه في المدرسة، وذلك حفظاً له ونفعها من الارتباط الشوئ مع أحد كيلاً يسقط تبعاً لبسقط صاحبه له.

(١) في الأصول المتعارف عليها، لا يرى فيه الكلمة في حجم الأوصي

٥. أن يتجنب كل مصاحبة المقوت عند النامي ، لا سيما الحكام ، ولو كان ذلك المقت بغير حق .

٦. أن يجهد ما أمكنه في كتم مزيفه العلمية على الذين هم قوله في ذلك العلم ، لأجل أن يأمن غرائب حسدهم . إنما عليه أن يظهر مزيفه لبعض من هم فوقه بدرجات كثيرة .

٧. أن يخفي له بعض من يتمي إليه من الطيبة العليا ، بشرط : ألا يكرر التبذير عليه ، ولا يشاركه في شؤونه ، ولا يظهر له الحاجة ، ويكتفى نسبته إليه .

٨. أن يحرص على الإقلال من بيان آرائه ، وألا تُرْخَذ<sup>(١)</sup> عليه تبعة رأى يراه أو خبر يرويه .

٩. أن يحرص على أن يعرف بحسن الأخلاق ، لا سيما الصدق والأمانة والتبانت على المبادئ .

١٠. أن يظهر الشفقة على الضعفاء ، والغيرة على الدين ، والصلة بالوطن .

١١. أن ينبعد ما أمكنه من مقاربة المستبد وأعوانه إلا بقدر ما يأمن به قطاع شرهم ، إذا كان معه هناك .

فمن يبلغ سن الثلاثين فما فوق حائزًا على الصفات المذكورة ، يكون قد أعد نفسه على أكمل وجه لإحرار ثقة قومه عندما ي يريد في برهة قليلة . وبهذه الشقة يفعل ما لا تقوى عليه الجيوش والكتوز . وما يتلخصه من هذه الصفات يتلخص من مكانته ، ولكن قد يستغنى بمزيد كمال بعضها عن فقدان بعضها الآخر أو نقصه . كما أن الصفات الأخلاقية قد تكفي في بعض الظروف عن الصفات العلمية كلياً ولا عكس . وإذا كان المتضاد للإرشاد السياسي فقاد الثقة العلمية كلياً أو طارئاً ، يمكنه أن يستعمل غيره من تنفسه الحسارة والهمة والصفات العلمية .

وأخلاصه أن الراغب في نهضة قومه ، عليه أن يهني نفسه ويزن استعداده ، ثم يعزِّم متوكلاً على الله في خلق النجاح .

(١) في الأصل النفع : يُرْخَى ، ولا وجود له بهذه العبارة في الطبعة الأولى

ومبني قاعدة أن الاستبداد لا يقاوم بالشدة، إنما يقاوم بالحكمة والتدرج هو أن الوسيلة الوحيدة الفعالة لقطع دابر الاستبداد هي ترقى الأمة في الإدراك والاحساس . وهذا لا يأتي إلا بالتعليم والتحميس . ثم إن افتتاح الفكر العام وإذعانه إلى غير مألفوه، لا يأتي إلا في زمن طويلاً، لأن العوام مهما لفوا في الأدراك لا يصحون باستبدال العافية بالقشرية إلا بعد التروي المديدة، وربما كانوا معدورين في عدم الرغبة والمسارعة لأنهم أثروا الآيات التي قعوا من الرؤساء في الدعاة إلا العش والخداع غالباً . ولهم كثيراً ما يحب الأسراء المستبد الأعظم إذا كان يغمر معهم بالسوية الرؤساء والأشراف، وكثيراً ما يتقم الأسراء عن الأعوان فقط ولا يحسون المستبد بسوء، لأنهم يرون ظالمهم مباشرة هم الأعوان دون المستبد . وكم أحرقوا من عاصمة لأجل محض التشفي بإضرار أوئلهم الأعوان .

ثم إن الاستبداد محفوف بأ نوع القواعد التي فيها قوة الإرهاب بالعظمة وقوة الجندي، لا سيما إذا كان الجندي غريب الجنس، وقوة المال، وقوة الألفة على القسوة، وقوة رجال الدين، وقوة أهل الشروات، وقوة الانتصار من الأجانب، فهذه القواعد تجعل الاستبداد كالسيف لا يقابل ببعض الفكر العام الذي هو في أول نشأته يكون أشبه بغوباء، ومن طبع الفكر العام أنه إذا فارق في سنة يغور في سنة، وإذا فارق في يوم يغور في يوم، بناء عليه يلزم مقاومة تلك القوات الهائلة مقابلتها بما يفعله الثبات والعناد المصحوبان بالحزم والإقدام .

الاستبداد لا يعني أن يقاوم بالعنف، كي لا تكون فتنة تحصد الناس حصدًا .  
نعم ، الاستبداد قد يبلغ من الشدة درجة تنفجر عندها الفتنة انفجاراً طبيعياً، فإذا كان في الأمة عقلاً يتبعدون عنها ابتداءً، حتى إذا سكتت تزورتها نوعاً وقضت وظيفتها في حصد المنافقين، حينئذ يستعملون الحكمة في توجيه الأفكار نحو تأسيس العدالة، وخير ما تؤسس يكون بإقامة حكومة لا عهد لرجالها بالاستبداد ولا علاقة لهم بالفتنة .

العوام لا يثور غضبهم على المستبد غالباً إلا عقب أحوال مخصوصة ممهجة فورية . منها :

- ١ - عقب مشهد دموي مؤلم يقعه المستبد بخليه مظلوم يريد الانتقام لهؤوسه .

٢- عقب حرب بخراج منها المستبد مغلوبًا، ولا يتمكّن من الصاق عار الغلبة بخيانة القواد.

٣- عقب تظاهر المستبد بإهانة الدين وإهانة مصحوبيه باستهزاء يستلزم حدة العوام

٤- عقب تضييق شديد عام مقاومة مال كثير لا يتيسر إعطاؤه حتى على أواسط الناس.

٥- في حالة مجاعة أو مصيبة عامة لا يرى الناس فيها مواساة ظاهرة من المستبد.

٦- عقب عمل للمستبد يستفز الغضب الفوري، كتعريضه ل TAMOUS العرض، أو حرمة الجنائز في الشرق، وتحمّره القانون أو الشرف الموروث في الغرب.

٧- عقب حادث تضييق يوجّب تظاهر قسم كبير من النساء في الاستجارة والاستنصار.

٨- عقب ظهور موالة شديدة من المستبد لمن تعتبره الأمة عدواً لشرفها، إلى غير ذلك من الأمور الممالة لهذه الأحوال التي عندها يموج الناس في الشوارع والساحات، وتقلّأ أصواتهم الفضاء، وترتفع فتبلغ عنان السماء، ينادون بالحق الحق، الانتصار للحق، الموت أو بلوغ الحق.

المستبد مهما كان خبيثاً لا تخفي عليه تلك المزايا، ومهما كان خطيراً لا يغفل عن انقاذه، كما أن هذه الأمور يعرّفها أعلاه وزراؤه.

فإذا وجد منهم بعضُ ي يريدون له التسلل بهمّة يهودونه على الواقع في إحداثها، ويلاصقونها به خلاف العادتهم في إبعادها عنه بالتمويه على الناس. ولهذا يقال: إن رئيس وزراء المستبد، أو رئيس قواه، أو رئيس الدين عنده، هم أقدر الناس على الإيقاع به، وهو يدار بهم تحذراً من ذلك. وإذا أراد إسقاط أحدّهم في الأوضاع الخطيرة.

تشير الخواطر على الاستدلال طرائق متى يلگونها بالسر والبطء، يستقررون تحت ستار الدين، فيستتبّون غابة الثورة من بذرها أو بذرات يستقوونها بدموعهم في الخلوات، وكم يلهوون المستبد بسوقه إلى الاشتغال بالفسق والشهوات، وكم

يغرونونه برضاء الأمة عنه، ويحسرونه على مزيد التشديد، وكم يحملونه على إساءة التدبير، وبكتسوه الرشد، وكم يشوشون فكره بارباده مع جبران وأقرانه، يفعلن ذلك وأمثاله لأجل غاية واحدة، هي إعادة عن الاتباع إلى سد الطريق التي فيها يسلكون. أما أخوانه، فلا وسيلة لاغفالهم عن إيقاظه غير تحريك أحاسيسهم المالية مع تركهم ينهمون ما شاؤوا أن يهبوا.

وبيني قاعدة أنه يجب قبل مقاومة الاستبداد تهيئة ماذا يستبدل بالاستبداد هو:

أن معرفة الغاية شرط طبيعي للإقدام على كل عمل، كما أن معرفة الغاية لا تفيد شيئاً إذا جهل الطريق الموصى إليها، والمعرفة الإجمالية في هذا الباب لا تكفي مطلقاً، بل لا بد من تعين المطلب والخطة تعيناً واضحاً مواقعاً لرأي الكفر. أو لرأي الأكثريّة التي هي فوق ثلاثة الأربع عذداً أو قوّة بأس، وإنما يتم الأمر، حيث إذا كانت الغاية مبهمة نوعاً يكون الإقدام ناقصاً نوعاً، وإذا كانت مجهولة بالكلية عند قسم من الناس أو مخالفه لرأيهم فهو لا ينضمون إلى المستبد ف تكون فتنة شعواء، وإذا كانوا يبلغون مقدار الثالث فقط، تكون حبيبة الخلبة في جالب المستبد «مطلقاً».

نعم إذا كانت الغاية مبهمة ولم يكن السير في سبيل معروف، ويوشك آذى يقع الخلاف في أثناء الطريق، فيفسد العمل أيضاً وينقلب إلى انتقام وفق، ولذلك يجب تعين الغاية بصرامة وإخلاص وإشهارها بين الكافة، والسعى في إقناعهم واستحصل رضاهم بما يمكن ذلك. بل الأولى حمل العوام على المداد بها وطلبها من عند أنفسهم. وهذا سبب عدم نجاح الإهام على ومن ورائه من أئمة آل البيت رضي الله عنهم، ولعل ذلك كان منهم لاعن غفلة، بل عن مقتضى ذلك الزمان من ضعوبة المواصلات وفقدان البوستات المتقطمة والنشريات المطبوعة إذ ذاك.

والموارد أن من الضروري تحرير شكاً الحكومة التي يراد ويمكن أن تستبدل بالاستبداد، وليس هذا بالأمر الهين الذي تكفيه فكرة ساعات، أو فطنة أحد، وليس هو بأسهل من ترتيب المقاومة والمغاربة. وهذا الاستعداد الفكري النظري

لا يجوز أن يكون مقصوا على الخواص . بل لا بد من تعميمه وعلى حسب الإمكان ليكون بعيدا عن الغايات ومعضدا بقبول الرأي العام .

250 255 260

وخلاصة البحث: أنه يلزم أولاً تبيه حس الأمة بالام الاستبداد، ثم يلزم حملها على البحث في القواعد الأساسية السياسية المناسبة لها، بحيث يشغل ذلك أفكار كل طبقاتها، والأولى أن يبقى ذلك تحت مخض العقول سنتين بل عشرات السنين حتى يتضح تماماً، وحتى يحصل ظهور التأهف الحقيقى على نوال الحرية فى الطبقات العليا، والتمنى فى الطبقات السفلية، والحدر كل الحذر من أن يشعر المستبد بالخطر، فيأخذ بالتحذر الشديد والتنكيل بالمجاهدين، فيكثر الضجيج، فيزيغ المستبد وتكلبه، فحيثما إما أن تغتتم الفرصة دولة أخرى فتستولى على البلاد، وتجدد الأسر على العباد بقليل من التعب، فتدخل الأمة فى دور آخر من اللوق الممحوس، وهذا تنصيب أكثر الأمم الشريرة فى القرون الأخيرة، وإما أن يساعد الخطط بعدم وجود طامع أجنبي، وتكون الأمة قد تأهلت للقيام بأن تحكم نفسها بنفسها، وفي هذه الحال يمكن لعقلاء الأمة أن يكلفو المستبد ذاته لترك أصول الاستبداد، وابتاع القانون الأساسى الذى تطلبه الأمة. والمستبد الخاتم القوى لا يسعه عند ذلك إلا الإجابة طوعاً، وهذا أفضل ما يصادف. وإن أصر المستبد على القوة، قصوا بالزوال على دولته، وأصبح كل منهم راعياً وكل منهم مستولاً على رعيته، وأضحوا أمنين، لا يطمع فىهم طامع، ولا يغلبون عن قلة، كما هو شأن كل الأمم التى تحيا حياة كاملة حقيقية، بناء عليه فليتبصر العقلاء، وليستقى الله المحررون، وليرعلم أن الأمر صعب، ولكن تصور الصعوبة لا يستلزم الفنوط، بل

ونتيجة البحث: أن الله جلت حكمته قد جعل الأم مسؤولة عن أعمال من تحكمه عليها، وهذا حق. فإذا لم تحسن أمّة سياسة نفسها أذلها الله لامة أخرى تحكمها، كما تفعل الشرائع بإقامة القييم على القاصر أو السفيه، وهذه حكمة. ومتى بلغت أمّة رشدّها، وعرفت للحرية قدرها، استرجعت عزّها، وهذا عدل.

وهكذا لا يظلم ربك أحدا، إنما هو الإنسان يظلم نفسه، كما لا يدل الله فقط أمة عن فلة، إنما هو الجهل يسبب كل علة.

وإنى أختتم كتابى هنا بخاتمة بشرى، وذلك أن بواسق العلم وما بلغ إليه، تدل على أن يوم الله قريب. ذلك اليوم الذى يقل فيه التفاوت فى العلم وما يفيده من القوة، وعندئذ تتكافأ القوات بين البشر، فتنحل السلطة، ويرتفع التغالب، فيسود بين الناس العدل والتواجد، فيعيشون بشرًا لا شعوريا، وشركات لا دولا. وحيثند علمون ما معنى الحياة الطيبة: هل هي حياة الجسم وحصر الهمة في خدمته؟ أم هي حياة الروح وغداةها الفضيلة؟! ويومئذ يتسلى للإنسان أن يعيش كأنه عالم مستقل خالد، كأنه نجم مخصوص في شأنه، مشترك في النظام، كأنه ملك وظيفته تنفيذ أوامر الرحمن الملازمة للوجودان.

تم الكتاب بعونه تعالى.

\* \* \*

رقم الإيداع / ١٠٤٠١

الترقيم الدولي ISBN 978 - 977 - 09 - 2647 - 9

# طبائع الاستبداد ومصارع الاستبداد

من أهم ما كتب عن الاستبداد في عالمنا العربي!

عبد الرحمن الكواكبي (١٨٤٨ - ١٩٠٢) مفكر ومحصل ولد في حلب، بدأ حياته بالعمل في الصحافة داعياً للإصلاح والقومية العربية، فتعرض للكثير من المتابعة من قبل الدولة العثمانية، فسجنه عدة مرات، وعاش شريراً يطوف العالم العربي داعياً إلى الحرية السياسية، والعدالة الاجتماعية، وتتجديد الدين. له كتابان مشهوران يعتبر طبائع الاستبداد ومصارع الاستبداد، أهمهما، ويقول فيه:

- لقد تميّزت فندي أن أصل الداء هو: الاستبداد السياسي..  
ودواوه هو: الشورى الدستورية.
- من أقبح أنواع الاستبداد: استبداد الجهل على العلم..  
 واستبداد النفس على العقل!
- خلق الله الإنسان حراً، قائد العقل.. فلتر..  
 وأبى إلا أن يكون عبداً، قائد الجهل!
- إن المستبد فرد عاجز، لا حول له ولا قوة إلا بأعوانه..  
 أعداء العدل وانصار الجور.
- تراكم الثروات المفرطة، مولد للاستبداد، ومضر بأخلاق الأفراد.  
 ● الاستبداد أصل لكل فساد.



دار الشروق  
[www.shorouk.com](http://www.shorouk.com)